

زنی آرایش روزگار در حالات شعری طاهره قرةالعین (۱۲۳۳ ـ ۱۲۶۸ ق)

رضا فرخفال

### کتابهای آسو زنی آرایش روزگار

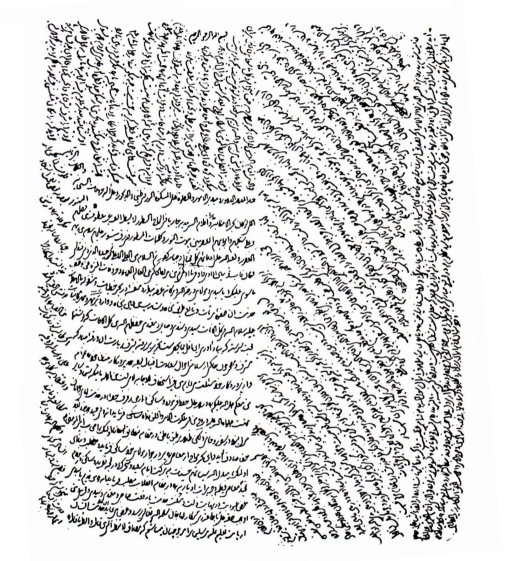
نوشتهی رضا فرخفال طرح جلد: چهره، کاری از آقا لطفعلی صورتگر شیرازی خط، بخشی از نامهی طاهره به خط خودش

> ناشر: بنیادتسلیمی سانتامونیکا-کالیفرنیا چاپ نخست: ۱۴۰۰

همهى حقوق براى ناشر محفوظ است



زنی بود آرایش روزگار... فردوسی(شاهنامه)



## فهرست

| ٩   | درآمد سخن               |
|-----|-------------------------|
| 10  | فصل نخست: شبح یک نام    |
| 79  | طاهره يا طاهرا؟         |
| ٣٨  | زبان، حیاتِ مرگ         |
| ٥٢  | پایان تغزل ً            |
|     | فصل دوم: لاشهي پار      |
| ٣٣  | اتاقها                  |
| ٧٢  | اتاقها<br>افقهای یک عکس |
| ٨٦  | آغازی دیگر              |
| 1.0 | فصل سوم: توسنیهای تن    |
| 111 | بدعت، ابداع             |
| ١٣٦ | طرزی دیگر               |
| 187 | تنها صداست که میماند    |
| ١۵٣ | سخن پایانی              |
|     | پيوستها                 |
| 171 | گزیدهی منابع            |
|     | تصاویر                  |

زحسن روی تو بر دین خلق می ترسم که بدعتی که نبوده است در جهان، آری \_ سعدی

طاهره قرةالعین یک پرسش است یا بهتر است بگوییم در پرداختن به او و شعرش سلسلهای از پرسشها به ذهن میآید که مشکل بتوان برای همهی آنها پاسخی یافت. در نوشتهای که میخوانید کوشیدهام به پاسخی برای این پرسشها نزدیک شوم.

دربارهی طاهره قرةالعین کم نوشته نشده است اما در این نوشته ها چهرهی او همچون یک شاعر در پسِ چهره های دیگرش همچون آوازه گرِ دلیر و سخن آورِ بدعت دینیِ باب، زنی انقلابی و زنی که برای نخستین بار حجاب را از سر برگرفت، در سایه فرو رفته است. در ادبیاتِ هم کیشان او و در ردیه ها و تاریخ های حاشیه ای که درباره ی بدعت باب نوشته شده، چهره ی طاهره از

یک قدیسه به چهره ی او همچون یک «پتیاره» میل می کند. می دانیم که طاهره از نخستین گروندگان به بدعت باب بود و سرانجام نیز جان بر سر این گِرُوِش گذاشت. در منابع آیینی به قلم هم کیشانش بیشتر بر همین جنبه از زندگی او تأکید شده، در حالی که در ردیه نویسی ها و تاریخ های حاشیه ای، واقعیت هایی از زندگی طاهره و حتی اصالت و ارزش شعرهای او نفی شده یا زیر سؤال رفته است. جدای از این دو رویکرد، اما در منابع دیگر، تاریخی و ادبی، از طاهره همچون زنی شگفت، زیبا، نادره ی روزگار و خاتون عجم یاد شده و در سال های اخیر نیز در پژوهشهای زنانه، او را پیشگام در جنبش رهایی زنان در ایران در نیمه ی دوم سده ی نوزدهم دانسته اند. آنچه می خوانید، چهره گشایی از طاهره و به سخن دقیق تر، کوششی است برای گشودن چهره ی شاعری او که کمتر بدان به ویژه از رویکردی ادبی پرداخته شده است.

نخستین پرسش که در پرداختن به طاهره قرةالعین پیش میآید، این است که از میان روایات متناقض از زندگی کوتاهش در پیشزمینهای از تاریخچهی خونبار بدعتی که بدان دل سپرده بود و از متن شعرهای پراکندهای که از او در دست است، چگونه می توان به خطوطی از چهرهی شاعری او دست یافت؟ این چهره در تاریخ ادبیات ایران و فرادهش شعر زنان در آن، چه جایگاهی دارد؟

در پاسخ به این پرسش در فصل نخستِ این نوشته به مسئلهی اصالت شعرهای طاهره پرداخته شده؛ اینکه آیا تغزل های پراکندهای که از زنی به نام طاهره قرةالعین اینجا و آنجا نقل شده، بهراستی از آن او است؟ در پاسخ به این پرسش کوشیدهام شعر طاهره را نه از آغاز آن، که از پایان و از بیت مقطع یا تخلص بحثانگیز او بخوانم. در این خوانش نگاهی اجمالی به احتجاجات نسخه شناسانه در رد یا قبول دست کم پارهای اشعار منتسب به طاهره ناگزیر

بوده است. اما وارسی نظرات نسخه شناسانه، خودبه خود یا چنان که باید و شاید از منظری گسترده تر به بحث درازدامنِ مسئله ی تخلص همچون یک «نام خاص» (proper name) و به سخن دیگر، به نسبت سراینده (مؤلف، نویسنده) با متن کشیده شده است و از این رهگذر کوشیده ام دلایل اصالت تخلص یا به سخن دقیق تر، هویت شاعری او را همچون یک «امضا» در متن شعری او پیداکنم.

در فصل دوم به زندگی شاعر و زمینه ی تاریخی شعر او پرداخته شده است. از میان روایات گوناگون در این زمینه سعی کردهام روایاتی را شاهد بیاورم که به موضوع مربوط بودهاند و بعضی روایات نامربوط را نیز بهاجمال نقد کردهام که چهره ی طاهره را مخدوش نمودهاند. گفتنی است که بیشتر نوشته ها درباره ی شعر طاهره، در واقع پرداختی به زندگی شاعر بوده است تا اصل شعر او. پرداختن به زندگی و بهاصطلاح شخصیت تجربی (آمپریک) شاعر در این فصل در ادامه ی تأکیدی بوده است که بر نقش سراینده به عنوان کارکردی از متن و نیز تکهای از بینامتنیت آن در فصل پیشین داشته ام.

در فصل سوم به این پرسش پرداخته شده که آیا شعر طاهره را می توان سرآغازی از شعر زنانه به مفهومی متفاوت از شعر زنان پیش از او در تاریخ ادبیات ایران خواند؟ به سخن دیگر، آیا می توان آثار پراکنده ی زنان شاعر ایرانی را در چهارچوب مفهومی نگارش زنانه تعریف کرد؟ نگرشهای نظری فمینیستی درباره ی «جمله ی زنانه» یا «نویسش مادین» (féminine écriture) در خوانش شعر گذشته تا کجا کاربست پذیرند؟ در این فصل همچنین به ویژه به شعر طاهره در چهارچوب «ابداع» به مفهوم ادبی این اصطلاح پرداخته م و با نگاهی گذرا به فرادهش شعر زنان در ادبیات فارسی و نیز بررسی شعر طاهره نگاهی گذرا به فرادهش شعر زنان در ادبیات فارسی و نیز بررسی شعر طاهره

استدلال کردهام که شعر طاهره از رابعهی بلخی تا عصر مدرنیسم و شعر فروغ فرخزاد، چرخشی در سوژگی زنانه و بیانی از آن را در شعر پیشامدرن فارسی بازمینماید.

در هر سه فصل تا آنجا به مباحث نظری پرداخته شده که در روشن شدن جنبه های مختلف موضوع بدان نیاز بوده است و کوشیده ام تا آنجا که ممکن است این شروح و اشارات نظری، حتی برای خواننده ی ناآشنا به اصول و زبانِ اصطلاحی آنها مفهوم باشد.

به شعر طاهره و خود او همچون یک پرسش برگردم که مدتها ذهن من را به خود مشغول کرده است. آیا مباحث نظری من را به صرافت پر داختن به شعر طاهره انداخته یا این شعر طاهره بوده است که من را به بازخوانی آن مباحث برانگیخته است؟ می توانم بگویم که انگیزهی من هر دو بوده است. اگر بتوان به همهی پرسش هایی که طاهره و شعرش در برابر خواننده می گذارد پاسخ گفت، اما پرسشی هست پیش از پرسشهای دیگر که بر جا میماند و مشکل بتوان یاسخی برای آن یافت. در روایاتی از زندگی طاهره میخوانیم که او اغلب و در لحظات مختلف، شعری را با خود زمزمه می کرده است. پرسش این است که در آن شب تابستان و در باغی در تهران پیش از آنکه جلاد، ریسمان را بر گردن او بیندازد و تا بالاآمدن آخرین نفسهایش آن را بفشرد، طاهره چه شعری را با خود زمزمه می کرده است؟ باید بگویم که قتل شاعری دیگر، محمد مختاری، در زمان ما که درست به همان صورت قتل طاهره انجام گرفته بود، من را به یاد طاهره و کلمات آخر او انداخت. این دو شاعر در چند قدمی مرگ چه کلماتی را با خود زمزمه می کردهاند؟ این، راز ناگشودنی شعر هر دوی آنهاست. آیا هرگز این راز را میتوان در متن شعرشان بازگشود؟

خواننده همچنین می تواند این نوشته را کوششی در تبارشناسی حرکت آن دخترکی بخواند که در یکی از خیابانهای شهر تهران، سالها پس از قتل طاهره، روسری را از سر برگرفت و به نشان آزادی آن را بر سر تکهچوبی به اهتزاز درآورد؛ یا حرکت آن زنان دلیری که این روزها، به هنگام نوشتن این سطرها، در خیابانهای کابل و هرات در برابر اسلحهی آماده ی شلیکِ بدویتی خونخواره و زنستیز، سینه سپر کردهاند و برای رهایی تن خویش پیکار می کنند.

رضا فرخفال \_ لاوال، سپتامبر ٢٠٢١

فصل نخست شبح یک نام

ز دلم شراره بارد که نسب ز نار دارد زچه رو ثمر نیارد که به کام باشد این دل؟

چه اهمیتی دارد که این بیت شعر را چه کسی گفته است؟ برگردانی با اندکی تحریف از این سخن بکت (Samuel Beckett) که می گوید: چه اهمیتی دارد که چه کسی سخن می گوید؟

\_ What does it matter who is speaking?

آیا این گفته ی بکت فقط به نکته ای شیوه ای اشاره دارد یا سرنمونی را صورت بندی کرده که گرایشی در نظریه ی خوانش متن بر آن تأکید می گذارد و به ما این جواز را می دهد که در آغاز سخن بگوییم: چه اهمیتی دارد این تنواره ی (Corpus) شعرهای پراکنده ای که موضوع این مقال است، سروده ی زنی به نام طاهره باشد؟ بکت در این گفته چیزی را نمی پرسد، بلکه در واقع پاسخی به پرسشی دیگر می دهد که در پرداختن به شعر طاهره قرة العین پیش از

هر پرسشی دیگر خواهی نخواهی در برابر ماست: آیا سخنان پراکنده ی شعری که به نام طاهره قرةالعین اینجا و آنجا ثبت شده، از آن او است؟ آیا بهراستی زنی با نام شعری طاهره این شعرها را سروده است؟ آیا این سخنانِ شعری همه از آن سراینده ای واحد است و این سراینده زنی است به نام طاهره قرةالعین؟ چه سروده هایی را می توان گفت که اثر قلم اوست؟ پیش از پرداختن به شعر طاهره این پرسش ها ناگزیر پیش می آید، از آن رو که کمتر آثار شاعری آن چنان که طاهره و آثارش در تتبعات نسخه شناسانه یا تاریخ ادبیاتی به زیر سؤال رفته و درباره ی اصالت آن سخنانی ضدونقیض گفته شده است.

پرسش دراینباره پرسشهای دیگری را نیز در پی می آورد: اکنون و برای ما اهمیت این شعرها را که زنی در عصری سپری شده سروده در چیست؟ به سخن دیگر و با برگردان دیگری از گفته ی بکت، چه اهمیتی دارد که این شعرها چه می گویند؟ آیا عصری که این شعرها در آن گفته شده اکنون عصری سپری شده است؟ آیا کل شعرهای به جامانده از او را باید در کنار مناجاتها و تفسیرهایش در مقوله ی نوعی ادبیات دینی جای داد و آنها را فاقد ارزش ادبی به معنای خاص کلمه به حساب آورد؟ این شعرها را برای کی سروده است؟ می کوشیم به پاسخی برای این پرسش ها در یافتن پاسخی برای این پرسش می کوشیم به پاسخی برای این پرسش می کوشیم به پاسخی برای این پرسش ها در یافتن پاسخی برای این پرسش می کوشیم به پاسخی می گوید؟ است با ما سخن می گوید؟

اگر به باد دهم زلف عنبرآسا را اسیر خویش کنم آهوان صحرا را

یس از گذشت سالیانی دراز که از زمان زندگی طاهره قرةالعین می گذرد (۱۲۳۰، ۱۲۳۱ یا ۱۲۳۳ – ۱۲۶۸ق)، نام او تاریخ خونبار پیدایش یک بدعت مذهبی را به یاد ما می آورد. این تاریخ خونبار نهتنها بر زندگی طاهره که بر شعر او نیز سایه انداخته است. طاهره قرةالعین را زنی شورشی و نامورترین پیرو باب یا چنان که امروز بهدرستی گفته می شود، یکی از آوازه گران رهایی زن در تاریخ معاصر ایران یا نخستین آنان میدانند. اما چهرهی او همچون یک شاعر، بهدلایلی، به همان آشکارگی چهرهی او در تاریخ نیست. طنز تلخی است که درست به دلیل تاریخیت این نام، در واقعیت ادبی آن شک کردهاند، تا آنجا که می توان گفت در خوانش شعر طاهره، ما نه با یک نام که با شبح یک «نام» سروکار داریم. این شبح در کسوت نامهای دیگری نیز ظاهر میشود: فاطمه که نام خانگی او بوده است و نیز اُمّ سَلمَه، زرینتاج، زکیّه... . اینها نامهایی است که در دوران زندگیاش بدانها خوانده یا ملقب شده است. قرةالعین یکی ديگر از القاب اوست و طاهره، اگرچه بيشتر شعرهايش بدون تخلصاند، نام شعری یا تخلص اصلی و بحثانگیز این شاعر است. ازاینروست که میتوان گفت خوانش طاهره کوششی در یافتن ردّپایی از یک شبح است....

شعر طاهره همچون خود رخداد خیزش بابی، خیزشی که بدعتی را در حد یک ارتداد کامل و جداشدن از مذهب رسمی، از اتفاق از زبان زنی به نام طاهره اعلام داشته بود، از دستیازی های به صورت تحریف و جعل در قالب تاریخ نگاری های حاشیه ای (fringe history) و توطئه پنداری های متعصبانه مصون نمانده است. همچنین باید اشاره کرد که ادبیات آغازین این بدعت،

<sup>1107-1111</sup> 

ادبیات به مفهوم عام کلمه، نیز در دوران پیش از چاپ و روزنامه نوشته شده است. این «اوراق ضاله» در زمان خود، امکان نشر و تکثیر آزادانه نمی یافتند و بخشی از آن در جریان حوادث از میان رفته است. در این میان و تا آنجاکه به طاهره برمی گردد، شعر طاهره نیز همچون آثار زنی مرتد، آنهم در فرهنگی که صدای زن را در ملاعام برنمی تابید، مصون از این عوارض تاریخی نبوده و روند تحریف یا رد انتساب این اشعار به او تا زمان حاضر نیز ادامه داشته است. در این زمینه دست کاریها، بدخوانی ها و گاه گزینش ها و تخلیطهای دلبخواهانهی نسخهبرداران و تذکرهنویسان نیز کار خوانش این متن شعری را دچار مشکل کرده است. حتی میبینیم که در میان همکیشان طاهره نیز بیشتر گرایشی به برجسته کردن چهرهی آیینی او به چشم میخورد تا چهرهی شاعریاش؛ چنان که در یک تذکره ی شعرای بهائی می خوانیم: «... شعر برای او تفنن بوده و خانمي عالم، فقيه، عارف، خطيب، مجادل، شجاع و مفتون حقیقت و بالاخره فدایی راه اثبات عقیده بوده است». ۲ نتیجه اینکه ما هنوز نسخهای ویراسته و قابل اطمینان و تاحدممکن دربرگیر ندهی تمامی آثار شعری، مناجاتها، رسالات و مراسلات این زن شاعر را در دست نداریم. ما نمی دانیم آنچه را اکنون از شعرش در دست داریم، آیا همهی آثار شعری اوست؟ در تذكرهاي آمده است كه اگر روزي همهي آثار قلمي طاهره از خطبهها، مكاتيب و مقالات و نیز اشعار در یکجاگرد آید، «دفتری جسیم» را شکل خواهد داد."

به مشکل دیگری نیز در خوانش شعر طاهره باید اشاره کرد و آن، رفتار شخصی طاهره با شعرهایش بوده است. این شعرها راکسی گفته که به شاعری

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> نعمتالله ذکایی بیضایی، (۱۲۶ بدیع) ت*ذکرهی شعرای قرن اول بهائی*، ج۳. تهران: مؤسسهی ملی مطبوعات امری، ص۱۰۷.

۳ همان، *ص۱۱۳*.

خود، اشعاری نداشته است. در مجالی تنگ، کار شاعری در دستور روز او نبو ده است. این را زندگی کو تاه و پر تلاطمش به ما می گوید. این شعرها سروده شدهاند که سروده شوند و پس از مرگ شاعر اینجا و آنجا پراکنده شدهاند و گاه خود نیز پراکنده و بهنظر ناتمام می آیند. همهی آنچه از شعر طاهره اکنون در دست داریم، اوراق پراکندهای است که گویی پس از توفانی مهیب از سر اتفاق به دست ما رسیده و مشکل بتوان به آنها در مجموع نام دیوانی مدون شامل کلیات آثار یک شاعر را داد. در اینجا با آثار شاعری بهمفهوم متعارف روبهرو نیستیم. پرسش دیگر به حجم آثار به جامانده از او برمی گردد. این حجم اندک سرودههای بهجامانده از طاهره، چه وزنی و جایگاهی در تاریخ ادبیات مى تواند داشته باشد؟ آيا آوازهى تاريخي او نيست كه بر اهميت اين اشعار افزوده است؟ مى دانيم كه حجم به جامانده از سخن يك شاعر لزوماً ملاك سنجش كيفيت ادبي و اهميت آن نيست. از خيام ما اكنون چند رباعي در دست داریم؟ و از رودکی از غزل و قصیده پس از سده ها چه برجامانده است؟ چه کسی می تواند این دو نام را در تاریخ ادبیات ایران نادیده بگیرد یا کم بها دهد؟ و چرا نباید طاهره و شعرش را بهویژه اکنون در سیر تاریخی و تحول شعر فارسی نادیده بگیریم؟ آیا اوراق دیگری در آینده به دفتر شعر او افزوده خواهد شد؟ محتمل است که افزوده شود و محتمل است که چنین نشود، اما در موجودیت این دفتر با همین حجم کنونی نمی توان شک کرد. با آنچه گفته شد در اینجا ناگزیریم نخست به مسئلهی اصالت انتساب محتوای این دفتر شعر به طاهره گریزی بزنیم و می کوشیم که ببینیم در پس شکوشبهات تاریخ ادبیاتی و نسخه شناسانه در باب درستی یا نادرستی انتساب این اشعار، امروز از شعر طاهره چه در دست داریم.

«تخلص» یا نام شعری، میتوان گفت آن حلقهی ضعیفی بوده که در شعر طاهره بیش از هر ویژگی دیگر آن، مورد شکوتردید قرار گرفته و با نااصل دانستن یکی دو نمونه از آن، اصالت کل آثار شعری زنی به نام طاهره قرةالعين را زير سؤال بردهاند. اما آيا صرف تخلص مي تواند ملاكي در تشخیص اصالت یک شعر و نسبت آن به یک شاعر خاص باشد؟ تخلص چیست؟ با درنگی در مفهوم تخلص بحث را پی می گیریم و پرسش از ماهیت تخلص را در زمینه ای گسترده تر طرح می کنیم؛ اینکه آیا اصولاً تتبعات رایج نسخه شناسانه تاكجامي توانند ما را به خوانشي دقيق ازيك متن ادبي و اصالت انتساب آن به یک نام خاص یاری دهند؟ گفتنی است که بحث از تخلص تنها به تعریفی از یک عرف ادبی محدود نمیماند و از حدس و گمانهزنیهای تاریخ ادبیاتی یا تتبعات نسخه شناسانه فراتر می رود. در این بحث ما با مسئلهی «نام» به صورت نامی شعری روبه روییم که لزوماً با نام یا نشان شخصی شاعر یکی نیست و به همین لحاظ، این بحث از حد یک پرسش روش شناختی به پرسشی هستی شناختی (ontologic) دربارهی مفهوم «نام» در متن ادبی یا به سخن دیگر، به تعیین کیستیِ مؤلف یا سراینده و نسبت او با اثر ادبی می کشد.

تخلص یا نام شعری در واقع امضای شاعر است در پای اثر خود و همچون عرفی ادبی، ملاک تشخیص شعر به گویندهای خاص در میان گویندگان بی شمار دیگر است. به سخن دیگر، تخلص همچون مُهریا امضای شاعر، سندیت انتساب یک اثر به یک سراینده با نامی خاص است و چنین است که به گفته ی رادویانی «شعر مزّور را از نامزّور» با تخلص شناسند. تذکره نویسان در گذشته کل دستاورد یک شاعر را با تخلص او می شناختند و

<sup>&</sup>lt;sup>۴</sup> نقل از: ابراهیم خدایار و یحیی عبید صالح عبید، (۱۳۹۱) «تخلص در شعر فارسی و عربی»، فنون ادبی، بهار و تابستان، ص۶۶.

از دید آنان، شاعران «اربابان تخلص» بو دند. تخلص اما همچون امضا همیشه امکان جعل شدن دارد. از نگاهی ساخت گشایانه (deconstructive) به «متن» و «امضا» می گوییم که شرط وجودی یک امضا در امکان جعل پذیری آن است. به این نکته پیش تر خواهیم پرداخت. از این روست که می بینیم تنها نه یک «عطار» که در تاریخ ادبیات فارسی عطارهایی بوده اند که یکی از آنها در سده ی نهم هجری با امضای جعلی عطار سخن سرایی می کرده و حتی خود را سراینده ی منطق الطیر و اسرارنامه نیز می خوانده است. همر تحریفی در شعر حافظ یا هر بیت یا ابیاتی الحاقی به شاهنامه در واقع جعل امضای حافظ و فردوسی است.

تخلص را در عرف شعر فارسی البته نمی توان با امضای مؤلف و ملازمات حقوقی آن در عصر حاضر یکی دانست. مؤلف و تملک او بر اثر تألیفی به مفهوم مدرن به پیدایی مفهوم «فردیت» مدرن بازمی گردد که همچون خود واژه ی ادبیات به مفهوم امروزین در عصر سخنوران کلاسیک، چه در اروپا و چه در ایران، شناخته شده نبود. چنین است که اکنون آگاهی ما از زندگی شخصی اغلب سخن گویان بزرگ، اندک است و خود آنان نیز به امساک و گاه در حد اشاره از زندگی شخصی خود سخن گفته اند. در تذکره ها و جنگها به شاعرانی برمی خوریم که از زندگی آنها جز تاریخ تولد و مرگشان آگاهی دیگری نداریم و ترانه ها و داستان های مردمی زیادی از گذشته به ما رسیده که نام سراینده و پدید آورنده ی آنها را نمی دانیم. با این حال این نیز گفتنی است که در گذشته ی ادب کلاسیک فارسی، گاه بر سر تملک و اختصاص یک نام شعری به خود، میان سخنوران مجادلات و مشاجراتی درمی گرفته و حتی گاه تخلصی

محمدرضا شفیعی کدکنی، (۱۳۸۲) «روانشناسی اجتماعی شعر فارسی در نگاهی به تخلصها»،  $\psi$  محمدرضا شمی مص $\psi$  -  $\psi$  .

خريدوفروش ميشده يا به سرقت ميرفته است.ع

بهلحاظ تاریخی پیشینهی تخلص را به رودکی رساندهاند اما باید گفت که تخلص هیچگاه در تحول شعر فارسی جای و کاربست ثابتی نداشته است. كاركرد آن در قصيده و غزل يكسان نيست. تخلص از بيت پيونددهندهي تشبیب با مدح در میانهی قصیده به بیت پایانی (مقطع) در غزل نقل مکان کرد. برخلاف قصیده، در غزل و بهطور کلی در قالبهای تغزلی، تخلص دیگر فقط یک نام خاص نیست و بر خلاف پنداشت معمول، مرجوعی را برای آن به صورت شخص یکه و تاریخی نمی توان مفروض دانست و ازاین روست که بهدرستی گفته شده که حافظ همچون نامی شعری یا «تخلص» در دیوان، نه «شباهتی با حافظ شاعر دارد و نه شباهتی به گویندهی شعر». اغلب چنین است که شاعر در قالب سومشخص مفرد بهصورت تخلص از خود در شعر نام می برد، چنان که در حافظ می بینیم، اما گاه نیز به صیغهی ندایی، شاعر مورد خطاب قرار مي گيرد. اين خطاب از جانب كيست؟ آيا چنان كه از تفتازاني نقل کردهاند، در این موارد، خطاب کننده انتزاع یا تجریدی از خود شاعر است (تخلص همچون صنعت تجرید)^ یاگویندهای به کلی دیگر و غیر از خو دشاعر را مورد خطاب قرار داده است؟ در قصیدهای همچون قصیدهی ایوان مداین که

<sup>&</sup>lt;sup>ع</sup> زهره پوراناری، (۱۳۹۱) «بررسی تخلص در شعر فارسی»، نشریهی ادب و زبان، پاییز و زمستان، صص ۲۳ ــ ۵۱.

و نیز نگاه کنید به مقالهی دیگری در این زمینه:

ابراهیم خدایار و یحیی عبید صالح عبید، (۱۳۹۱) «تخلص در شعر فارسی»، فنون ادبی، بهار و تابستان، صص۶۱\_۷۸.

۷ علی محمدی سیدآبادی، (۱۳۸۴) «ارزش تخلص و کاربرد آن در شعر حافظ»، فصلنامهی پژوهشهای ادبی، تابستان، ص۵۱۵۷.

<sup>^</sup> همان.

تخلص در بیت پایانی آن آمده، آیا این «خاقانی» است که سخن می گوید و ما را و شاعر را نیز به عبرت فرا می خواند یا ویرانه های آن کاخ ساسانی؟ شکوهی از دست رفته ی تاریخی در زوال؟ زبان با همه ی یادهای نهفته در خودش:

## خاقانی ازین درگه، دریوزهی عبرت کن تا از پس تو زین پس، دریوزه کند خاقان

و اگر سرایش این قصیده را به خاقانی نسبت می دهیم، چه نسبت یا نسبتهایی میان منشأ آن صدای خطاب کننده و شاعر در فضایی از یک «تخلص» برقرار است؟ ازاین روست که بحث از تخلص همچون یک نام از حد چهارچوبی صرفاً بلاغی فراتر می رود و در چهارچوب نظری کلی تر، مسئله ی نسبت سراینده با سخن سروده شده را پیش می آورد. از اینجاست، از این نقطه ی تلاقی سراینده و سروده است که می کوشیم به شعر طاهره نزدیک شویم. پیش از طرح نظری نسبت سراینده با سروده، اما نخست ببینیم که در همان چهارچوب روش شناختی تاکجا تتبعات نسخه شناسانه قابل اتکا هستند و می توانند در اصالت تخصیص به ویژه یک متن شعری به یک شاعر، ما را یاری دهند.

در زمینهی شعر، اهم کوشش ناقدان نُسَخ را می توان جست و جویی برای یافتن اصالت انتساب یک اثر یا مجموعه ای از آثار به یک شاعر با یک تخلص، و به سخن دیگر، به یک نام خاص دانست. از این رویکرد که اغلب با روشهای نو و به اصطلاح علمی به نقد نسخ پرداخته می شود، به نحوی ادامه ی همان ذهنیت تذکره نویسان قدیم را می بینیم که کیستی شاعر با تخلص او یکی گرفته می شود: شاعر ارباب تخلص و لاجرم ارباب سخن خویش است. از این رویکرد فرض بر این است که روایتی از یک شعر هست که اصل است. این

روایت به قلم خود شاعر یا به لحاظ زمانی، نزدیک ترین روایت به زمان زندگانی، اوست. تشخیص روایت یا ثبت از این نوع دوم است که اهم کوششها و روش های نسخه شناسانه را به خو د مصروف می دارد. این کوشش ها یا تتبعات نسخه شناسانه به خصوص در عصر چاپ لازم بوده و نمی توان منکر اهمیت و لزوم آن شد. عمري بر آثار ادبي بهخصوص ادب كانوني (فردوسي، حافظ و دیگران)گذشته و در اعصار پیش از صنعت چاپ، تحریفات و ملحقاتی نااصل به اصل متن آنها راه بافته است. به كو تاه سخن، ملاكهاي تعبين اصالت یک متن از دیدگاه نسخه شناسانه را می توان در دو وجه تاریخی (قدمت نسخه) و بياني (بلاغي) خلاصه كرد. اين وجه اخير را مي توان صورت كاريستي از آن ملاک سومی دانست که فوکو از سن جروم (Saint Jerome) در تشخیص انتساب درست یک اثر به یک مؤلف نقل می کند: عاری بو دن اثر از ملحقات یا اضافاتی که بهشیوهای متفاوت با شیوهی مؤلف (شاعر در اینجا) نوشته شده و حاوی کلمات و ترکیباتی باشد که بهطور معمول در آثار آن سخن گو دیده نمی شوند. از رویکر دی نظری مشکل اینجاست که ما در پر داختن با اثری شعری نه با حضور شاعر بلکه با غیاب او در متن روبهروییم. هیچکس در لحظهي سرايش يك غزل حافظ حضور نداشته است. آن لحظه از زمان حال سرایش، اکنون زمان گذشتهی خوانندهی شعر است و پس می توان گفت ما در واقع با دو غیاب (سراینده و خواننده) در یک متن سروکار داریم. در فاصلهی این دو غیاب، هر نوع معنا یا حتی لفظ مقدّری را نمی توان برای متن، مفروض

<sup>&</sup>lt;sup>۹</sup> سن جروم کشیش، متأله و مورخ مسیحی، درگذشته در سال ۴۲۰م. نگاه کنید به نوشتهی فوکو در این منبع:

Michel Foucault, (1984) 'What is an Author?' in Paul Rabinow (ed.) Foucault Reader. Pantheon Books, pp. 101-120.

دانست. متن و بهویژه متن شعری، عرصهی تعلیق معناهاست. سَرَقات و انتحالها در همین فاصلهی بین دو غیاب است که به متن راه می یابند.

مشکل اینجا این است که گاه در کاربست این دو وجهِ یادشده، یعنی ویژگی تاریخی و ویژگی بیانی (بلاغی) در تتبعات نسخه شناسانه تناقضی نمودار می شود؛ آنگونه که می توان در مطلق ترجیح این تتبعات شک کرد. لفظ «وُصلِه» را اگرچه بر مبنای «اقدم نسخ» اصحح نسخ» بر لفظ آشنای «قصه» در مصرعی از حافظ (شبی خوش است بدین قصه اش دراز کنید) ترجیح داده اند، اما درست به دلیل سبنگی و اُخت واژگانی در دیوان، نمی توان این ترجیح یا جایگزینی را پذیرفت. در نمونه ای دیگر، بیت نخست از دفتر مثنوی را از صورت آشنا و مألوفش درآورده و باگذاشتن لفظ «این» به جای «از»، بیت را به صورت زیر تصحیح کرده اند:

## بشنو [این] نی چون حکایت می کند از جدایی ها شکایت می کند

این ثبت اگرچه برگرفته از یکی از قدیمی ترین نسخه های مثنوی است و در حدود پنج سال پس از درگذشت مولانا (۶۷۷ق) کتابت شده، اما چنان که می بینیم با ثبت معروف نیکلسن که آن هم بر اساس نسخه ای نزدیک به زمان درگذشت مولانا تحریر شده (۷۱۵ق)، تفاوت دارد. در نسخه ی نیکلسن همان روایت آشنای «بشنو از نی چون حکایت می کند» را می خوانیم. باید گفت که با تغییر لفظ «از» به «این» در این بیت، ما اِسنادی مجازی را به اسنادی حقیقی یا در واقع استعاره ی نی را به کسوت تشبیهی نازل بدون ادات تشبیه حقیقی یا در واقع استعاره ی نی را به کسوت تشبیهی نازل بدون ادات تشبیه

۱۰ نگارنده به این موضوع به تفصیل پرداخته است در: رضا فرخفال، (۲۰۱۹) قصهی گیسوی یار (نسخهی اینترنتی در باشگاه کتاب).

درآوردهایم: من مثل نیای هستم که ... که نه تنها از شاعرانگی متن می کاهد بلکه با ابیات پس از آن در اشاره به نی همخوانی ندارد: «همچو نی زهری و تریاقی که دید...» یا آنجاکه از زبان نی همچون موجودیتی در خود و مستقل از شاعر نقل می شود: «کز نیستان تا مرا ببریدهاند...» مهمتر اینکه در این تصحیح با تبدیل استعارهی نی (استعارهای از خود شعر و از زبان بی زبانی بیان شاعرانه به تعبیر حافظ)۱۱ به یک تشبیه نازل، مضمون فراق که اساس محاکات شعری مولوی است از آن گرفته شده و نی به صورت وسیلهای به خدمت حدیث نفس سطحی شاعر درآمده است. گفتنی است که هر دو نسخه به اصطلاح از «اقدم نسخ» به شمار می روند. اما چرا نباید تصور کنیم که در نسخه ی اساس کار نیکلسن،کاتبنسخهبه مسودهای منقحتریا نزدیک تربه تقریر مولوی دسترسی داشته است؟ بهلحاظ نظری میتوان این تأکید بیچون وچرا بر قدمت نسخه، همچون ملاکی نهایی در سنجش اصالت سخنی شعری را ناشی از یقین مصحح به لحظهی سرایش معین برای سخن دانست و نه تنها حضور شاعر در آن لحظه، بلکه حضور کاتب نسخه نیز در کنار او. اما می دانیم که مولوی مثنوی را نمی نوشت، بلکه در حضور خواص نزدیکش تقریر می کرد و آنها بیانات شعری او را تحریر می کردند. بازبینی و حکواصلاح مسودههای تحریرشده بهدست خود مولوی امری بسیار محتمل است. حافظ نیز چنان که نقل شده، در نسخههای تحریر شده بهدست خود باگذشت زمان دست می بر د و آنها را مي ويراست.

از نگاهی تاریخی، چنان که اشاره شد، عرف ادبی تخلص، تعریف ثابتی در دورههای مختلف شعر فارسی نداشته است. بسیاری شعرها و بهخصوص

۱۱ نگاه کنید به بیتی از حافظ که در ادامهی همین بحث مثال آوردهایم.

قطعات تغزلی هست که فاقد تخلصاند. در دیوان حافظ عدول از صورت شناخته شده ی تخلص را به صورت نامی واحد در بیت پایانی در غزلی با مصراع آغازین «چو بر شکست صبا زلف عنبرافشانش...» می بینیم. در تصحیح معتبر خانلری نام شعریِ سراینده نه به صورت «حافظ» که به صورت «خواجه» آمده است:

بگیرم آن سر زلف و به دست خواجه دهم که داد من بستاند ز مکر و دستانش<sup>۱۱</sup>

و نیز می بینیم که در غزلی دیگر تخلص نه در بیت پایانی که در مطلع غزل خود مینماید:

> در عهد پادشاه خطابخش جرمپوش حافظ قرابه کش شد و مفتی پیالهنوش

تخلص را نمی توان با نام خاص شاعر و به سخنی دقیق تر، با شخص شاعر یکی گرفت. به لحاظ دستوری نیز به ندرت شاعر را همچون اول شخص مفرد نمایندگی می کند، بلکه اغلب به شاعر همچون سوم شخصی مفرد غایب ارجاع می دهد:

سعدی به روزگاران مهری نشسته در دل بیرون نمی توان کرد الا به روزگاران

و گاهی نیز در وجه امریِ فعل به اولشخصی برمی گردد که مورد خطاب قرار گرفته است:

۱۲ در تصحیحهای دیگر از دیوان، نام حافظ و «خواجه»، هر دو، در بیت آمده است: بگیرم آن سر زلف و به دست خواجه دهم که سوخت حافظ بیدل ز مکر و دستانش.

## چون پیر شدی حافظ از میکده بیرون شو رندی و هوسناکی در عهد شباب اولی ۱۳

در این جایگاه دیگر نه «منِ» شاعر، بلکه این خود شعر یا به تعبیری دیگر، این خود زبان است که سخن می گوید. جایگاه این صدا به کلی بیرون از جایگاه «منِ» سخن گو در کنج «میکده» در دیگر ابیات غزل است که در آغاز غزل منظری بر آن گشوده شده است: «این خرقه که من دارم در رهن شراب اولی...» این پرش سخن گو از «من» به «تو»ی مضمر در یک جملهی امری یا خطابی از ویژگی های شعر حافظ و تخلص اوست:

حافظ سخن بگو که بر صفحهی جهان این نقش مانداز قلمت یادگار عمر

يا:

زبانت درکش ای حافظ زمانی حدیث بی زبانان بشنو از نی

به کوتاه سخن میتوان گفت که تخلص به نامی بیرون از شعر ارجاع نمی دهد، بلکه در درون فضای شعر، یکی از مفردات آن و حلقهای از حلقات دلالی آن است.

-

۱۳ در تصحیح خانلری: «بیرون آ» ثبت شده و صورت آشناتر «بیرون شو» نیز در پانویس آمده است.

### طاهره يا طاهرا؟

طاهره زمانی زبان به سرایش شعر باز کرده بود و در شعر، خود را طاهره نامید که هیچ سراینده ی مذکری طبعاً بهجای «طاهر» یا «طاهرا» خود را متخلص به صورت مؤنث لفظ «طاهره» نمی کرد و به یاد بیاوریم که زنان روزگار او اغلب به نام هایی همچون «مستوره» و «عاجزه» تخلص می کردند. عاجزه نام شعری زنی به نام صنوبر بود که در اواخر سده ی سیزدهم می زیست و این بیت با تخلصی از اوست:

ای مه چهارده اثر، خواجهی کل بحر و بر قصد تو گفته مختصر، عاجزه، بینوای توًا

صرفنظر از پارهای از شعرها و مناجاتها و نامههاکه بهخط خود طاهره موجود است و در صحت انتساب آنها به وی شکی نیست، از میان شعرهای بهجامانده از این شاعر، ما تنها به معدودی شعر دارای تخلص برمیخوریم. مثلاً:

طاهره بردار پرده از میان تا بیاید سرّ غیبی در عیان ای قرة بگو هردم با قلب تهی از غم کز طلعت شه خرّمها نحن هنیئالک! قرةالعین نگر با نظر پاک صفی کیست منظور بهائش همه شاهد باشید

۱۴ زهره پوراناری، (۱۳۹۳) «بررسی تخلص در شعر فارسی»، ن*شریهی ادب و زبان،* پاییز و زمستان، ص۲۳\_۵۱.

یا نه به صورت تخلص بلکه در بیت آغازین شعر، شاعر از خود چنین نام می برد:

## قرةالعینم بیا اندر نوا با نواهای نوای نینوا

در میان شعرهای طاهره شعرهای بی تخلص کم نیستند و پرسش این است که حتی اگر تمامی پارههای شعری او تخلصی را در پای خود داشتند، آیا دلیلِ آن می بود که شعرها همه سراییده ی خود اوست؟ چنین نیست. هر تخلصی چنان که اشاره شد امکان جعل شدن را در خود دارد و در انتساب هر سخنی به یک مصدر سخن خاص همیشه می توان شک کرد. به لحاظ این ویژگی است که می بینیم در ادبیات غرب کسانی بوده اند که آثار شکسپیر یا حتی آثار بورخس را نه از آنِ یک نفر که از آنِ چند نفر دانسته اند و هستند پژوهشگرانی که حتی سخن قرآن را نیز نه از منشأ صدوری واحد، بلکه ساخته و پرداخته ی گویندگانی چند و در طول زمان قلمداد کرده اند.

از پارههای شعری طاهره، غزل معروفی هست که از آن با سرنام «قماش دل» یاد می شود و از اتفاق، نام یا تخلص «طاهره» را با خود دارد با این مطلع:

## گر به تو افتدم نظر چهره به چهره، رو به رو شرح دهم غم تو را نکته به نکته، مو به مو

با آنکه در بسیاری جای ها این شعر زیبا به نام طاهره نقل شده، اما بیش از هر شعر دیگری صحت انتسابش به او زیر سؤال رفته یا به کلی مردود دانسته شده است. به همین دلیل است که این شعر در تذکره های بهائی دیگر گنجانده نمی شود، در حالی که در متون ازلی آن را به نام طاهره آورده اند. درباره ی

انتساب این شعر اختلاف نظر چنان است که ادوارد براون، اقبال لاهوری و همچنین مجتبی مینوی آن را از طاهره دانسته اند، اما پژوهشگر و ادیبی دیگر، محمد محیط طباطبایی، برخلاف نظر آنها با مستنداتی صحت انتساب آن را به طاهره به کلی مردود می داند و غزل را به شاعر دیگری نسبت می دهد. ۱۵ او نخست به درستی انتساب این شعر را به حزین لاهیجی رد می کند و از نسخه ی نخست به درستی انتساب این شعر را به حزین لاهیجی رد می کند و از نسخه ی خطی ای نام می برد به شماره ی ۱۴۰۹ در کتابخانه ی مجلس (کتابت شده از سال ۱۱۰۶ تا ۱۱۹۹ق) که در افزوده ای به آن با تاریخ کتابت ۱۱۲۵، شعر مذکور نه به صورت غزل، بلکه به صورت ترکیب بندی منتسب به محمد طاهر وحید قزوینی، وقایع نگار عصر شاه سلطان حسین صفوی، آمده است با این مطلع:

# ساقی عشقت ای صنم، زهر ستم سبوسبو ریخت به ساغر دلم با می غم کدو کدو

این ترکیببند یا مخمس، طولانی تر از روایتی است که به طاهره نسبت داده اند<sup>۱۶</sup> و پیدا کردنش در آن مجموعه ی خطی «مخدوش» برای این پژوهشگر، به گفته ی خود وی، کشف تازه ای نبوده است. چند سالی پیش از یافتن این نسخه، او صورت دیگری از غزل را در جنگی یافته بوده از نظم و نثر که به نام طاهر کاشی یا شاه طاهرای انجدانی دکنی در آن ثبت شده است. محیط طباطبایی با استناد به این نسخه ی اخیر به این نتیجه می رسد که ترکیب بند محمد طاهر وحید قزوینی در واقع تضمینی از شعر طاهر کاشی با تخلص محمد طاهر وحید در واقع تضمینی یا طاهرای انجدانی دکنی (زیسته «طاهرا» بوده است. درباره ی طاهر کاشی یا طاهرای انجدانی دکنی (زیسته

۱۵ محمد محیط طباطبایی، (۱۳۵۶) «طاهرا یا طاهره»، گوهر، صص۵۸۱-۵۸۸.

۱۶ متن کامل شعر محمدطاهر وحید قزوینی را در پایان این بخش بهپیوست آوردهایم.

در عهد شاهاسماعیل صفوی) میخوانیم که افزون بر تبحر در فقه و اصول و ریاضی، او را اشعاری چند از جمله قصایدی در مدح پیامبر و امام اول شیعیان بوده است. اما احتجاجات محیط طباطبایی در لابهلای شرح و بسطهای تاریخی نهچندان مرتبط با اصل موضوع ما را بیشتر سردرگم می کند، بهویژه آنکه جزئیات دقیقی از نسخهی اخیر به دست نمی دهد و روایت بهزعم او از اصل شعر را هم ارائه نكرده است. يك نكته مسلم است و آن اينكه شاعر مذكري را سراغ نداریم که اسم مؤنثی را به عنوان تخلص برای خود برگزیده باشد. تغییر طاهرا به طاهره در روایت منسوب به طاهره قرةالعین در تخلص این شعر جای تأمل دارد. از سوی دیگر ما نمی دانیم و محیط طباطبایی در این زمینه نمونههایی از دیوان شعری شاهطاهر به دست نمی دهد که نشان دهد تا چه حد این شعر با ذهن و زبان این شاعر در دیگر اشعارش همساز و نزدیک است.۱۲ همچنین در نوشتهی محیط طباطبایی روشن نشده که انتشار و گسترهی ثبت این غزل در جنگها و گلچینهای ادبی دیگر چگونه بو ده که حدود ۲۵۰ سال بعد از حیات شاهطاهر دکنی (کاشی)، آنهم در دوران نبود حتی چاپ سنگی، روایتی از آن به دست زنی به نام طاهره در قزوین رسیده است. این را می دانیم و در روایاتی از زندگی طاهره آمده که او گاهی در مراسلات یا نوشتههای خود شعرهایی را از دیگران نقل می کرد و «هرکجا شعری می یافت یا جالب به نظرش مى رسيد يادداشت و حفظ مى كرد و در مواقع مخصوص و حال انجذاب به آنها ترنم مینمود» ۱۸ میتوان فرض کردکه در یادداشت برداری های شخصی خود، گاهی نیز به صورت تضمین یا استقبال، شعری را از شاعری برمی گرفت یا به یاد می آورد و در بازنوشت، دخل و تصرفاتی در آن می کرد.

۱۷ تا آنجاکه نگارنده جستوجو کرد از دیوان شاهطاهر انجدانی دکنی فقط نسخهای در کتابخانهی ملک موجود است و چاپ ویراسته و معتبری از آن در دسترس نیست.

۱۱ تذکرهی شعرای قرن اول بهائی، ص۱۰۸.

مقایسه ای میان شعر شاه طاهر با روایت طاهره این گمان را می تواند تأیید کند. در اینجا از دو روایت شاه طاهر و طاهره از غزل «قماش دل» یا «قماش جان» مقایسه ای به دست می دهیم و موارد اختلاف روایت طاهره یا دخل و تصرفات او را در روایتی که اینجا و آنجا از شاه طاهر نقل کرده اند، با حروف سیاه نشان می دهیم. غزل منسوب به شاه طاهر این گونه آغاز می شود:

گر به تو افتدم نظر چشم به چشم و رو به رو شرح دهم غم تو را نکته به نکته، مو به مو از پی دیدن رُخَت، همچو صبا فتادهام خانه به خانه، در به در، کوچه به کوچه، کو به کو

مصرع آغازین در روایت طاهره اما چنین است:

گر به تو افتدم نظر، چهره به چهره، رو به رو

اختلافات درابيات بعدچنين است:

#### شاهطاهر:

سیل سرشک و خوندل، از دلودیده شد روان قطره به قطره، شط به شط، بحر به بحر، جو به جو

#### طاهره:

می رود از فراق تو، خون دل از دو دیده ام دجله به دجله، یَم به یَم، چشمه به چشمه، جو به جو

#### شاهطاهر:

مهر تو را دل حزین بافته بر قماش جان رشته به رشته، نخ به نخ، تار به تار، پو به پو

#### طاهره:

مهر تو را دل حزین بافته بر قماش جان پرده به پرده، نخ به نخ، تار به تار، پو به پو

#### شاهطاهر:

داده دهان و چهره و عارض و عنبرین خطت غنچه به غنچه ،گل بهگل، لاله به لاله، بو به بو

#### طاهره:

دور دهان تنگ تو، عارض و عنبرین خطت غنچه به غنچه، گل به گل، لاله به لاله، بو به بو

مصرع اول بیت بالا در روایت شاهطاهر سوای اشکال وزنی، تنافری معنایی نیز در کل بیت دارد.

#### شاهطاهر:

از رخ و چشم و زلف و قد، ای مه من فزایدم مهر به مهر، دل به دل، طبع به طبع، خو به خو

#### طاهره:

ابرو و چشم و خال تو، صید نموده مرغدل طبع به طبع، دل به دل، مهر به مهر، خو به خو

#### شاهطاهر:

در دل خویش «طاهرا» گشت و نجست جز تو را صفحه به صفحه، لا به لا، پرده به پرده، تو به تو شبح یک نام شبح یک نام

#### طاهره:

در دل خویش طاهره گشت و نیافت جز تو را صفحه به صفحه، لا به لا، پرده به پرده، تو به تو

روایت طاهره از غزل قماش دل چنین است:

گر به تو افتدم نظر، چهره به چهره، رو به رو شرح دهم غم تو را، نکته به نکته، مو به مو از پی دیدن رُخت همچو صبا فتادهام خانه به خانه، در به در، کوچه به کوچه، کو به کو می رود از فراق تو، خون دل از دو دیده ام دجله به دجله، یَم به یَم، چشمه به چشمه، جو به جو دور دهان تنگ تو، عارض و عنبرین خطت غنچه به غنچه، گل به گل، لاله به لاله، بو به بو ابرو و چشم و خال تو، صید نموده مرغ دل طبع به طبع، دل به دل، مهر به مهر، خو به خو مهر تو را دل حزین بافته بر قماش جان پرده به پرده، نخ به نخ، تار به تار، پو به پو در دل خویش طاهره گشت و نیافت جز تو را مفحه به صفحه، لا به لا، پرده به پرده، تو به تو

همچنان که میبینیم، توالی بیتها نیز در روایت طاهره با توالی ابیات شعر شاهطاهر اندکی تفاوت دارد. اگر اصل این شعر را چنان که محیط طباطبایی ادعا می کند از آنِ شاهطاهر، و روایت طاهرای دوم یا وحید را نوعی استقبال از آن بدانیم، چرا نباید این حق ادبی را برای طاهره قائل باشیم که او

نیز از شعر شاه طاهر به گونه ای دیگر استقبال کرده است؟ با تصرفات طاهره در متن غزل یادشده می توان آن را مسوّده ای از استقبالی ناتمام دانست که شاعر هرگز مجال تهیه ی بیاضی از آن را پیدا نکرده است. ثبت این غزل در تاریخها و تذکره های بابی و انتساب آن به طاهره جز این دلیلی نداشته است. این شعر در میان مکتوبات پراکنده ی به جامانده از طاهره دست به دست به آنها رسیده بوده است. برای نسبت دادن کار دیگران به طاهره، هم کیشان او اشعار زیبا از شاعران گمنام تر از شاه طاهر کم در اختیارشان نبود و می توانستند شعرهای دیگری را نیز به نام طاهره ثبت کنند.

شعر دیگری از طاهره هست که گفته می شود از صحبت لاری است و نقل است طاهره آن را از حفظ داشته و گاه آن را ترنم می کرده است با این مطلع:

## لمعات وجهک اشرقت و شعاع طلعتک اعتلیٰ زچه رو الست بربکم نزنی، بزن که بلیٰ بلیٰ

در میان نسخ به جامانده از اشعار طاهره به دو مطلع دیگر نیز از این غزل برمی خوریم:

جذبات شوقک الجمت بسلاسل الغم و البلا همه عاشقان شکسته دل که دهند جان به ره بلا طلعات قدس بشارتی که جمال حق شده بر ملا بزن ای صبا تو به ساحتش به گروه غمزدگان، صلا

کسروی اما این شعر را افزوده به دیوان «صحبت لاری» و در اصل سروده ی خود طاهره می داند. این سخن او پذیرفتنی است، چراکه صحبت

لاری همزمان با طاهره میزیسته اما دیوان او نخستین بار در سال ۱۳۱۲ در بمبئی به چاپ رسیده است. ۱۹ با نگاهی به دیوان لاری مشتمل بر قصایدی در مدح پیامبر و امامان و غزلیات (اغلب متأثر از حافظ) می توان دید که غزل یادشده به هیچرو با سبکوسیاق سروده های صحبت هم خوانی ندارد، اخت سخن او نیست. گردآورندگان فقط تخلص طاهره را به صحبت تغییر داده و غزل را در دیوان صحبت لاری جای داده اند:

تو که فلس ماهی حیرتی چه زنی ز بحر وجود دم بنشین چو طاهره دم بهدم بشنو خروش نهنگ لا

در ديوان صحبت، اين بيت مقطع چنين آمده است:

تو که فلس ماهی حیرتی چه زنی ز بحر وجود دم بنشین چو صحبت و دم به دم بشنو خروش نهنگ لا۲۰

آنچه در اینجاگفتنی است اینکه حتی اگر روایت طاهره از غزل معروف «قماش دل» را استقبالی از شعر شاه طاهر دکنی بدانیم، این کار او را نمی توان در مقوله ی «سرَقات ادبی» به دست خود شاعر جای داد یا چنان که گفته شد، جعل انتساب این شعر به طاهره را به دست هم کیشان او دانست. در استقبال، شاعر سخن دیگری را تکرار می کند نه آنکه وانمود کند برای نخستین بار آن را خود سروده است: سرقت. با نظر به احاطه ی طاهره به شعر فارسی و ادب عرب و نیز توان طبیعی شاعری اش، چه نیازی به سرقت از کار دیگران داشته است؟

۱۹ تذکرهی شعرای قرن اول بهائی، ص۱۰۸.

۲۰ صحبت لاری، ديوان صحبت لاری. چاپ سوم. شيراز: معرفت (۱۳۳۳)، صص۱۲۹ ـ ۱۳۰.

# زبان، حياتِ مرگ

از مردهای می گوییم که سهمی از سخن داشته است. یعنی مرده از هستی فیزیکی اش جدا شده اما نتوانسته است از آن قسمت از هستی اش که زبان ساخته، جدا شود. چرا که زبان، منظومه ی کلامی حرف، خود در آن موقع چیزی جداشده از واقعیت بود و حیاتی ماورائی داشت. پس نام مردگانی را بر زبان می آوریم که هستی شان جزئی از زبان بوده است. و زبان، حیات مرگ است.

\_ يدالله رؤيايي، چهرهي پنهان حرف٢

بحث از شعر طاهره را با درنگی در مفهوم تخلص همچون یک نام پی میگیریم. تخلص یا نام شعری شاعر چنان که اشاره شد، امضای شاعر است در پای اثری که سروده است، اما در اصالت این امضا می توان شک کرد. به سخن دیگر و چنان که اشاره شد، تخلص همیشه همچون امضا می تواند جعل شود. این جعل پذیری یا به سخن دیگر «تکرارپذیری» یک امضا، شرط خوانایی آن است. ۲۲ از منظری ادبی هیچ امضایی یکتا نیست. هر امضایی در نهایت، تقلید یا جعلی از نمونه ی نخستین خود است که در رخدادی کلامی تکرار می شود؛ همچنان که هیچ دو امضایی به دست یک شخص بر پای سندی

۲۱ در این نوشته نگاهی داشتهام به دو کتاب از رؤیایی:

يدالله رؤيايي، (۱۳۹۱) چهرهي پنهان حرف. تهران: نگاه؛

يدالله رؤيايي، (١٣٩٤) من، گذشته، امضا. تهران: نگاه.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۲</sup> تکرارپذیری در برابر مفهوم دریدایی (iterability) آورده شده است. از میان نوشتههای متعدد دریدا دربارهی نام و امضا در متن ادبی، نگاهی داشتهام بهویژه به این اثر مشکل او:

Jacques Derrida, (1948) Signéponge/Signsponge. Translated by Richard Rand, Columbia University Press, p. 57.

گزیدهای نیز از متن بالا با مقدمهی ویراستار درکتاب زیر آمده است:

Jacques Derrida, (1992) 'From Sinsponge', in Derek Attridge, (ed.) *Acts of Literature*. Routledge, pp. 344-369.

حقوقی یکسان نیستند؛ امضای یک شاعر بهصورت تخلص در بیت مقطع یا در پای شعر هم همواره به یک شخص و در یک زمان واحد ارجاع نمی دهد. ازاین روست که با نگاهی به کل سروده های حافظ می توان گفت ما در دیوان او با یک «حافظ» سرو کار نداریم، با حافظ هایی در دوره های مختلفی از زندگی شاعر روبه رو هستیم که با هم در تخلصی واحد همنامی پیدا کرده اند. حافظ در جوانی و آغاز کار همچون شاعری مفلِق، با حافظ در دوران پختگی اندیشه و بیان شعری یک فرد یا یک ذهنیت، «سوژگی» نیست.

ازسوی دیگر، در تاریخ ادب پارسی به حجمی از اشعار تغزلی برمی خوریم که تخلصی را در پای خود ندارند. در قالبی همچون رباعی، بنا به عرف، جایی برای تخلص یا امضای شاعر نیست هرچند معدود رباعیاتی را در میان رباعیات اندک شمار خیام می توان یافت که حاوی نام شاعر، آن هم نه در مصرع آخر بلکه در مصرع اول است. در قالب غزل نیز که تخلص در آن عرفی شناخته شده است، گاه به غزلی فاقد تخلص برمی خوریم، چنان که در سعدی و غزلی از او با این مطلع:

سخن عشق تو بی آنکه بر آید به زبانم رنگ رخساره خبر می دهد از حال نهانم

و با این بیت پایانی یا مقطع:

سخن از نیمه بریدم که نگه کردم و دیدم که به پایان رسدم عمر و به پایان نرسانم

اما چگونه است که این غزل را حتی اگر بر ورقی جداافتاده از دیوان سعدی بخوانیم، باز هم آن را از سعدی و همچون پارهای از سخن او خواهیم

خواند؟ ۲۳ طرز سخن سعدی را در حد لفظ و صناعات تقلید کرده اند، اما تقلید طرز سخن سعدی هرگز سخن سعدی نبوده است.

برای شعرهای طاهره در مجموعهای که از این شاعر در دست داریم، مشکل بتوان قالب یا قالبهای مشخصی یافت، اما می توانیم بگوییم که پارهای از شعرهایش، بهویژه آنها که تخلصی را با خود دارند، در قالب غزل سروده شده و مابقی را به لحاظ مضمون می توان تغزلهایی پراکنده دانست و نه لزوماً غزل به معنای دقیق صناعی کلمه. اغلب این پارههای تغزلی بدون تخلص اند. از میان آنها تغزلی کوتاه را در اینجا می آوریم. در انتساب این شعر بدون تخلص به طاهره به نظر، کسی یا هیچ کس از منتقدان شک نکرده است:

اگر به باد دهم زلف عنبرآسا را اسیر خویش کنم آهوان صحرا را وگر به نرگس شهلای خویش سرمه کشم به روز تیره نشانم تمام دنیا را برای دیدن رویم سپهر هردم صبح برون آورد آیینه مطلا را گذار من به کلیسا اگر فتد روزی به دین خویش برم دختران ترسا را

می پرسیم که در این شعر، در این کلمات موزون، صدای کیست که مترنم است؟ آیا صاحب این صدا زنی به نام طاهره است؟ این شناسه های پیوستهی «م» در پی افعالِ به باد دادن، سرمه کشیدن، برون آوردن (به دین خود) و بردن

۲۳ کل این غزل در پیوست این فصل آورده شده است.

در این بیتها، در این گزارههای شرطی آرزویی، بههمراه «من»ی که روزی اگر گذارش به کلیسایی افتد... به چه کسی در بیرون از خود ارجاع میدهند؟ آیا اصلاً به «بیرون»ی ارجاع میدهند؟ بیرونِ این سخن شعری در کجاست؟

این «من» در این شعر چیزی بیش از یک ضمیر اول شخص مفرد است. این را بنونیست به ما می آموزد که این «من» همچون هر من دیگری در یک پاره ی کلامی، نشانه ای خالی است. مصداق یا مرجوعی همچون درخت یا سنگ در بیرون از سخن ندارد، اما در لحظه ی ایراد آن پاره ی کلامی معنادار همچون سخن یا گفتمان (گفتمان به معنای زبان شناختی) و در تمامیت آن است که این نشانه ی خالی پر می شود. ۲۲ ما در اینجا در لحظه ی گفتمانی این شعر است که با اضافت زلف به چهره ی «من» سخن گو در شعر به جنسیت مؤنث او پی می بریم. این من در لحظه ی ایراد سخن فرونمی ماند و و با هر اضافتی همچون به باد دادن زلف، سرمه کشیدن چشم و از راه به در بردن دختران ترسا با گفتمان های دیگری بیرون از خود، در یک جامعه یا فرهنگ تلاقی پیدا می کند. این صدا در خلاً نیست که سخن می گوید.

این منِ مؤنث برخلاف آنچه در عرف گفتمان شعری مذکر از او بازنموده می شود، موجودی نیست که «دیده» می شود، بلکه شوق دیده شدن و آشکارایی تن خویش را دارد. منظری که این تغزل کوتاه بر گوینده ی سخن می گشاید، منظری درست مخالف منظری است که به روی زیبایی محبوب در این سخن حافظ گشه ده شده:

۲۴ نگاه کنید به این کتابِ امیل بنونیست، زبانشناس و ایرانشناس فرانسوی، و فصل «ماهیت ضمام» در آن:

Emile Benveniste, (1971) *Problems in General Linguistics*. Translated by M. E. Meek, University of Miami Press.

## چو برشکست صبا زلف عنبرافشانش به هر شکسته که پیوست تازه شدجانش

در اینجا ما با سخنی گزاردی یا انشایی (performative) و نه گزارشی یا خبري(constative) در سرتاسر شعر روپهروپيم. تمامي شعر يکگزارهي شرطي است که فقط به خود ارجاع می دهد: خود شرط می گذارد و خود شرط را جزا میدهد یا در واقع جزای شرط را آرزو می کند. هیچ تضمینی برای تحقق جزای این شرط جز صدای شرط گذار و در صدای خود او نیست. در لحظهای از تقابل پوشیدگی و آشکارایی، این صدا در تکرار «را» همچون ضرورتی نحوی و در عین حال رسانندهی حسی ازیک «ردیف»، دریایان هر بیت قطع نمی شود. در فضایی که شعر می گشاید همچون واقعیتی آشکار ادامه می پاید و شعر در کلیت خود همچون یک جملهی شرطی به پایان نمی رسد. تخلصی در کارنیست اما صدایی هست در کلمات این شعر که با ما سخن می گوید. این صدای کیست؟ آیا این «من» در این پارهی سخن شاعرانه است که زبان را به بیانی از خویش برگماشته یا این زبان و نیروهای نهفته در آن در یک عصر و زمانه است که در قالب یک ضمیر «من» شاعر را به بیانی یکه از خود فراخوانده است: شرطیتی از پیش برای شروط و اگرهایی که این من در شعر پیش مینهد؟ پاسخ به این پرسشها ما را به زمینههای بس دورتر و پیچیدهتر از احتجاجات نسخه شناسانه می کشاند. به گفته ی بکت برگردیم که فوکو آن را در سرآغاز جستار معروف خود دربارهی مؤلف آورده است:۵۰

\_ چه اهمیتی دارد که این سخنان را چه کسی می گوید؟

۲۵ ميشل فوكو، مؤلف چيست.

این گفته به کوتاه ترین سخن صورت بندی یک معضل نظری و پاسخی بدان است؛ اینکه چه نسبتی هست میان دستی که می نویسد و آنچه بر صفحه ی کاغذ، یا به تعبیر حافظ، بر صفحه ی جهان می نویسد؟ عقل سلیم می گوید هر نوشته ای، حتی یک صورت خرید روزانه، نویسنده ای دارد و هر نوشته ای (مگر نصوص الهی) را دستی فانی در لحظه ای بی بازگشت در گذشته بر صفحه ی کاغذ نگاشته است. متن یا اثر ادبی با صورت خرید روزانه فرقی ماهوی دارد. تا کجا می توانیم از رویکردی معطوف به متن، شعر طاهره را بازبخوانیم و به سخن دیگر آیا خوانش ما از این شعر می تواند در خود متن متوقف بماند؟ هیچ خوانشی از شعر نیست که بتواند مسئلهی سراینده ی شعر را به ناکجاآبادی نظری حواله دهد. بر این اساس درباره ی شعر طاهره باید گفت که این شعر طاهره، زندگی شاعر جدا نیست و این «همان گویی» نخواهد بود اگر بگوییم شعر طاهره، زندگی او و زندگی او ، شعر اوست....

بکت در این سخن خود به مرگ گوینده ی سخن یا به سخنی دقیق تر به مرگ سوژه در نوشته اشاره دارد. اما آیا سوژه یا مؤلف در متن مرده است؟ فوکو در مقاله ی یادشده اش، مؤلف چیست؟ ،سابقه ی مفهوم مؤلف یا گوینده ی سخن همچون یک شخص را برایندی از لحظه ی پیدایش «فردگرایی» در تاریخ عقاید ذکر می کند. اما در خور یادآوری است که کیستی گوینده ی سخن در تفاسیر قرآنی، پیشینه ای دیرتر از پیدایش مفهوم فردگرایی در فرهنگ اروپایی دارد و در قالب پرسشهای بلاغی درباره ی مرجع ضمایر «من» و «ما» در جملات قرآنی، یا به سخن دیگر، منشأ صدور سخن در قرآن طرح شده است. در این آیه برای نمونه «وَ مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِیَعْبُدُونِ...» گوینده ی در این آیه برای نمونه «وَ مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِیَعْبُدُونِ...» گوینده ی

۲۶ آیهی ۵۶ از سورهی والذاریات: و جن و انس را نیافریدم جز برای آنکه مرا بپرستند.

سخن یا فاعل در این جمله کیست؟ آیا خود خداوند است که بلاتشبیه به زبان انسانی سخن می گوید؟ یا گوینده ی کلام )خداوند) ضمیری فاعلی چسبیده به فعل و جانشین «شخص» واقعی را همچون «مجاز» ی از خود در کسوت یک شخص به کار برده است؟ یا آنکه این سخن را خود پیامبر بر زبان آورده است؟ می دانیم که در آخرهای سده ی پیش، رولان بارت (Roland Barthes) در جستار اثرگذار خود با تحلیل مفهوم «مؤلف» در آثار ادبی از رویکردی پساساختارگرایانه، مرگ گوینده ی سخن را در متن اعلام کرد. ۲۰ اما باید گفت که این رویکرد بارت به مؤلف نیز بی پیشینه نبود. پیش از او نیچه مرگ خدا و والری مرگ سوژه را در زبان اعلام کرده بودند. مرگ و نویسش می توان گفت از دیرباز مقولاتی متداخل در یکدیگر بودهاند. سده ها پیش از والری، منصور حلاج به روایت هجویری بیانی از مرگ را در نویسش چنین بیان می کند که زبان های گویا، هلاک دل خویش اند، ۲۰ رؤیایی در این گفته، ترجمانی از زبان های گویند مرد گان سخن خویش اند. ۳ رؤیایی در این گفته، ترجمانی از نگاه بلانشو را می یابد که برای او هر نویسشی «تجربه ی خطرناک مرگ» بود.

می توان در برابر آن گفته ی بکت این سخن هایدگر را آورد که در شعر است که زبان از خود سخن می گوید. این گفته را می توان کلیدی برای حل معضل سوژگی در زبان شعری دانست، اما همین گفته درجا این پرسش را پیش می آورد که زبان در شعر با چه کسی سخن می گوید؟ این پرسشی است که از اتفاق در رویکرد خواننده محور و متن گرای بارت نیز ما با آن روبه رو هستیم. تأکید بر محوریت متن و مطلق کردن نقش آن از نگاه پساساختارگرایانه

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Roland Barthes, (1977) 'The Death of the Author', in *Image/Music/Text*. Translated by Stephen Heath, Fontana.

٢٨ الالسنة مستنطقات تحت نطقها مستهلكات.

همچون نگاه بارت، اگر نگوییم به قداستبخشیدن به متن تا حد قائل شدن به منزلتی «قدیم» برای آن (همچون نگاه بعضی از متکلمان مسلمان به نص قرآن) که به رفتاری با آن می انجامد که می تو ان بدان «فتیشیسم متن» (تعبیری از ادوارد سعید) نام داد. بارت عنصر وحدت بخش در فضای کلامی یک متن را نه در مبدأ سخن (مؤلف) كه در مقصد آن (خواننده) مى داند. اما با اعلام مرگ مؤلف به بهای زایش خوانندهای نو، در واقع مؤلف را به گفتهی فوکو به کسوت یک لاادری «استعلایی» درمی آورد. بر این گفته ی فوکو باید افزود که حتى اين خوانندهى تازه تولديافته از دل نظريهى بارت همچون «آدمى بى تاريخ، بدون شرححال و بدون روانشناسي» نيز چيزي جزيک ناشناختهي استعلايي نمى تواند باشد. اين خواننده كيست؟ اگر از ساحت نمادين زبان به ساحت صورت خالص موسیقی گریزی بزنیم، میبینیم که دریافت مخاطبان مثلاً ایرایی از واگنر یا قطعهای از شو ئنبرگ در پاریس یا وین نه همان دریافت یکی از ساکنان حاشیهی کویر لوت در ایران است! یک متن برای یک مخاطب و تنها یک مخاطب (خواننده) نوشته نمی شود و هرگونه دریافتی از آن در نسبت باچهارچوپهای فرهنگی متفاوتی صورت می گیرد.۲۹

همراه با اقبال هیجانزده از نظریهی مرگ مؤلف، جریانی نیز در نقد آن پدید آمد و می توان گفت که از دهههای پایانی قرن بیستم تاکنون، ما شاهد مرگ و زایش دوبارهی مؤلف بودهایم؛ از بیرونراندن او از متن تا به درون آوردن دوبارهی او در متن. به موازات این جریان اگر باختین را ادامهی صورت گرایی روس و ساختارگرایی با محوریت زبان در متن بدانیم، در چشم اندازی نظری که

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Umberto Eco, (1992) 'Between Author and Text' in Stefan Collini, (ed.) *Interpretation and Overinterpretation: World, History, Texts.* Cambridge University Press, p. 68.

او از رمان همچون متنی چندصدایی ارائه می دهد، نویسنده و صدای او از جمع صداهای دیگر بیرون رانده نشده است. از رویکرد مارکس گرا هم، نویسنده (مؤلف) همواره جایگاه خو د را در بیرون متن حفظ کر ده است. از این رویکر د نویسنده یا مؤلف تولیدکنندهی سخن یا «ایدهها» در کار غیرواقعی تولید ادبی است و نه تنها از آنرو که کارش تولید ایده هاست، بلکه تا آنجاکه در استخدام ناشر به او سود می رساند و در قبال کار دستمزد دریافت می دارد، همچون یک کارگر، شخصیتی واقعی است (مارکس در نظریهی ارزش اضافی). ۱ این نگرش اگرچه در دوران چاپ و كالايي شدن كتاب، پاسخى به مسئلهى نسبت مؤلف و اثر می دهد (دست کم در بُعد اقتصادی و حقوقی)، اما مشکل بتوان بر مبنای «نظریهی ارزش اضافی» برای کار مرکب سرودن یک غزل، دستمزدی عادلانه برای حافظ در روزگارش تعیین کرد. با این حال گفتنی است که یارهای نظریه یر دازان معاصر مارکس گرا از جمله ایگلتون (Terry Eagleton) اطلاق اصطلاح «تولید» را بر کار ادبی نادرست و آن را باکار در خط تولید یک كارخانه نايكسان مى دانند. اما اين بهمعنى ارتقاى كار ادبى تا جايگاه اعلاى «آفرینش» بهمفهوم رمانتیک کلمه یا تقلیل اثر ادبی بهصرف «فرم» نیست و جدادانستن اثر از مناسبات اقتصادی که در آن و از آن پدید آمده است. از این رویکرد، اثر ادبی را همچون دیگر فعالیتهای اجتماعی باید دانست که در آن ایدئولوژی در زبان، صورت مادی می بابد و مؤلف یا نویسنده کسی است که الدهها را در زبان، مادیت می بخشد.

<sup>30</sup> Terry Eagleton, (1976) *Marxism and Literary Criticism*. University of California Press, p. 56.

رویکرد بارت در واقع واکنشی بود در برابر تصور رمانتیک خدای گونهی مؤلف و اقتدار او بر سخن از بیرون سخن و نیز واکنشی بود در برابر آن گرایش در نقد آکادمیک که باکشف زیروبم زندگی یک شاعر یا نویسنده از پیروزی خود در تفسیر جامع و کامل اثر سرمست می شد. این سرمستی در نقد آ کادمیک ادبیات فارسی چه در داخل ایران و چه خارج از آن، هنوز هم ادامه دارد و ما در سمینارها یا در نشریات و کتابها اغلب شاهد فتح و فتوح آن هستیم. در برابر رویکرد بارت می توان از فوکو و جستار او دربارهی مؤلف یاد کرد. از رویکرد فوکو مؤلف هنوز زنده و نام او نه واقعیتی جدا از محتوای متن، که یکی از سازمایههای گفتمانی است که متن بدان شناخته می شود. امروز مارکس یا فروید فقط یک نام یا یک واقعیت بیوگرافیک نیستند. این نامها را نمی توان از گفتمان علمی آنان جداکرد. آنها به تعبیر فوکو «بنیان گذاران گفتمانیت» ۳۱ یا کردش (practice)ها و رویههای گفتمانی تازه، نه در دورهی تاریخی خود که در دورههای پس از خود هم هستند. این رویکرد فوکو را میتوان به تاریخادبیات هم تعمیم داد و گفت فردوسی، حافظ و مولوی در ادبیات ما فقط یک نام به شمار نمی روند. آنان نه فقط سخنور که «سخن گذار»انی بو دهاند که سخنشان آغازگر و تأثیرگذار در سخنهای دیگر در دورههای پس از خود نیز بوده است.

اگربپذیریم که زبان است که در شعر سخن می گوید (گفته ی هایدگر)، این به معنای مرگ سوژه در زبان نیست. زبان بدون سوژه مُشتی اصوات یا علائمی مکتوب در کتابهای لغت است. اما این سخن به معنای اصالت دادن مطلق به سوژه ای یکپارچه نیز نیست. در متن ادبی گاه نه با یک سوژه که با سوژگی متکثر و چندگونی روبه روییم. آنچه امروز از رویکردهای پساساختارگرایانه از

<sup>31</sup> The Founders of Discursivity (Initiators of Discursive Practices)

جمله رویکرد رادیکال بارت در جستار معروفش می آموزیم این است که متن حاوی هیچ معنای مقدری نیست و چیزی را می گوید که همیشه همان قصد و نیت مؤلف همچون سو ژه نمی تواند باشد. بارت نگاه افراطی خو د را به مؤلف و مرگ او بعدها در اثر تحلیلی خو د دربارهی رمانی از بالزاک تعدیل کرد و نیز در *لذت متن* ، اگرچه هنوز به هلاک مؤلف قائل است اما خاکستر کالبد او را پاشیده شده در سرتاسر متن می داند. آنچه در نگاه نخست به نظر نمی آید این است که تخالفی میان رویکر د بارت و فوکو نیست. می توان این دو رویکر د را رویکردهای متقارن دید. بارت خواننده را مرکز ثقل جریان ارتباط کلامی فرض می کند که گیرندهی همهی معانی صریح یا پوشیدهی متن است و در مقابل او فوكو، اگرچه بر نقش گويندهي سخن تأكيد ميكند، اما او را نه ذات متعال خلاق سخن که تلاقی گاه گفتمانهای جاری زمانهی خود و در نهایت، برایند آن چیزی می داند که بدان اپیستیم (episteme) یک عصر نام داده که می توان آن را به الگوی بنیادین معرفتی یا افق دانایی یک عصر تعبیر کرد. از این رویکرد، سراینده یا گویندهی سخن ادبی، آنجا که «فقط کلمات می درخشند»، نیز نه ناشناسی استعلایی، که واقعیتی تاریخی و قابل شناسایی است که نظم معنادار سخن را تعیین می کند. در تاریخ ادبیات حتی شعری منسوب به شاعری گمنام «لاادری» همچون یک «معما» خوانده می شود نه سخنی به کلی فاقد گویندهای که آن را زمانی بر زبان رانده است.

اگر بارت در جستار معروف مرگ مؤلف کیستی مؤلف را به پرسش گرفت، فوکو در پی او کوشید چیستی مؤلف را تعریف کند. فوکو نخست فرق می گذارد میان «اثر» و نوشته و بر این باور است که پیش از آنکه به مسئلهی مؤلف یا پدیدآورنده ی اثر بپردازیم، ما با مسئله ی اثر و فرق آن با نوشته روبه روییم. برای نمونه می توانیم بگوییم که صورت خرید روزانه ای که نیما برای خود یا

همسرش نوشته از آثار نیما به حساب نمی آید، در حالی که امروز نامههایی از او را به نزدیکانش همچون اثری از نیما میخوانیم. فرق آن صورت خرید فرضی با شعر «ماخاولاپیکره رود بلند» در چیست؟ به تعبیر فوکو هر نوشته ای اثر نیست و در تعریف اثر است که می توان به نقش پدید آورنده یا مؤلف اثر نیز پی برد. از نگرش او مؤلف نمرده است، اما حضوری بیرون از اثر و مقدم بر آن ندارد، بلکه در دایره ی معنادهی اثر عمل می کند. کارکرد (function)ی از متن است. این کارکرد اثر را به یک نام تخصیص (designation) می دهد که در زمان ما این کارکرد با ملازماتی حقوقی همراه است و از سویی دیگر، اثر را همچون وجهی از گفتمان در میان وجوه دیگر گفتمان در یک فرهنگ یا در یک عصر و دوره ی تاریخی، تشریح (explanation) و تبیین می نماید و بدان یک عصر و دوره تاریخی، تشریح (explanation) و تبیین می نماید و بدان غزلیات را به یک شخص تاریخی خاص نسبت می دهد؛ هم در آن حال که غزلیات را به یک شخص تاریخی خاص نسبت می دهد؛ هم در آن حال که بیانگر وجهی از گفتمان شعری یکه ای در تاریخ ادبیات ایران است.

به کوتاه سخن و تا آنجا که به موضوع این نوشته برمی گردد، ما در خوانش سخن شعری، آن را همچون صدایی بیرون آمده از خلأ یا دنیایی ورای زمان و جهانمان نمی خوانیم. از این منظر، طاهره همچون یک تخلص، همچون یک نام، شیرازه ای است که اوراق دفتری از شعرهای پراکنده، ناتمام و هنوز ناویراسته را به هم پیوند زده و، به زبان فوکو اگر بگوییم، فضایی است فارق بر لبهی هر ورق این دفتر که آن را از دیگر دفترهای شعری عصر خود متمایز می سازد، و از سوی دیگر، چهرهای است که در پس آن گفتمانهای گونه گون و متخالف یک عصر با هم تلاقی پیدا کرده اند. به سخن دیگر، از یک سو همچون یک سوژگی اگرچه برایند گفتمانهایی از عصر خود است، اما در همان حال در تمایز با آنها و در جهت رهایی از آنها در حال شکل گرفتن است،

آنچنان که در شعر نقل شده از طاهره میبینیم: حرکتی از گرفتِ پوشیدگی به رهایش در آشکارگی:

# اگر به باد دهم زلف عنبرآسا را اسیر خویش کنم آهوان صحرا را

از نگرش ساخت گشایانه ما شاهد تولد دیگربارهی نام (سوژه) یا تعریف دیگری از آن اما همچون یک «امضا» هستیم، اما امضایی که لزوماً در پای متن دیده نمی شود. از این رویکرد، اگرچه هیچچیز بیرون از متن نیست و اگرچه وجود منشأ صدور سخن همچون مدلولی استعلایی رد میشود، اما سراینده در راهبست (aporia) یک نام خاص (proper name) سراینده و زبان که از خود سخن می گوید )نام عام سراینده) در متن خود را بازمی گشاید. از این رویکرد، امضاگذشتهای است در اکنون متن که واژش ۳۲ یکه و تقلیدناپذیر سرایندهای را به یک متن اختصاص می دهد. در همان حال که به صورت یک شیء، به صورت یک یادمان (monument)، در کنار مفردات دیگر متن شعری درمی آید: نامی که در زبان ویژه ی یک سراینده ناپدید می شود (مرگ سراینده) تا بماند و نامی که میماند برای آنکه نایدید شود.۳۳ مؤلف یا سوژگی در اثر از رویکردی ساخت گشایانه در تناقضی یا راهبستی از این بیدایی/ناییدایی، خاص/عام و بیرون از متن و در عین حال درون متن عمل می کند. در این آیوربا با راهست همچنین یک «گذشته-حال» در متن و تکهای از سنامتنت یا یادایاد زبان آن است. سرایندهی متن همچون یک «گذشته» بیرون و پیش از متن جای ندارد و برخلاف رویکرد بارت حتی در اثری نه مدرن همچون شعر طاهره این گذشته را نمی توان از متن ازاله کرد.

۳۲ از مصدر واژیدن بهمعنای سخن گفتن.

<sup>33</sup> Signéponge/Signsponge.

در فرادهش ادب فارسی نیز (فردوسی و حافظ) بهبیان دیگری اما نزدیک به این نسبت مرگ و یاد، نویسش و نام برمی خوریم. فوکو بیانی از نسبت مذکور را از نگاهی شرقی در مثال شهرزاد قصه گو یادآور می شود: «بیرون راندن مرگ از دایره ی زندگی» با قصه گویی هرشبهاش تا صبح برای خلیفه ی عرب... اما بی شک او از بیان دیگری از نسبت مرگ و نویسش، آنهم نه به زبان تمثیل در قصه، بلکه بهبیان صریح شعری در فرادهش ادب فارسی آگاهی نداشته است. در این فرادهش سراینده سخن را، نویسش را، همچون کنشی آگاهانه در برابر مرگ می نهد (همچون یادگاری از خود، به تعبیر حافظ) تا با فراگذشتن از مرگ، در کسوت یک «نام» بار دیگر در سخن زنده شود:

# حافظ سخن بگو که بر صفحهی جهان این نقش ماند از قلمت یادگار عمر

در این «بهتن مردن و بهنام زیستن» (تعبیری از شاهرخ مسکوب) شاعر در سخن بار دیگر زاده می شود. چنین است در شاهنامه که «سخن» نه تنها در برابر مرگ شاعر به تنِ خویش، که در برابر مرگ به مفهومی گسترده تر، در برابر مرگ دامن گیریک فرهنگ، نهاده می شود:

# نمیرم از این پس که من زندهام که تخم سخن را پراکندهام

از این نگرش در فرادهش ادب کانونی فارسی میتوان به نگرش شاعری معاصر و مدرن برگشت و با رؤیایی همصدا شد که «حیات نویسش در همین حذف است، حذف [مرگ] آن که مینویسد، حذف او، حذف امضای او... این

۳۴ شاهرخ مسکوب، (۱۳۸۴) *ارمغان مور.* تهران: نشر نی، ص۲۱۸.

است که نویسش های اصیل، امضای صاحبشان را در دل متن و در خود دارند نه در پای صفحه با خود...». در اینجا شعر طاهره را با امضایی در خود، در «دل متنِ» آن به تعبیر رؤیایی می خوانیم و این خوانش، باز امضای ماست بر امضای در هم پیچیده و چند لایه ی او: هر خوانشی از متن باز امضایی است که به دست خواننده در تأیید اصالت امضای نویسنده یا در اینجا در تأیید امضای شاعر در پای شعر گذاشته می شود. ۵۳ چنین است که هر خوانشی در واقع یک نویسش است. ۳۶ از سوی دیگر می توان گفت که مرگ شاعر، مرگ تجربی او در بیرون متن، آخرین امضای اوست بر شعرهایش. از این نگاه مرگ طاهره در زمان خود و مرگ مختاری شاعر آن چنان که در زمان ما اتفاق افتاد، از شعر در خود پیچیده و چند لایه ی آنها. شعر این دو شاعر بر امضاهای در خود پیچیده و چند لایه ی آنها. شعر این دو شاعر، مرگ آنهاست و مرگ آنها، شعر آنهاست و این فقط یک همان گویی نیست. مرگی بدین معنا امضای امضای امضاهاست به دست شاعر....

## پایانتغزل

بار دیگر و از منظری بدیعی به موضوع تخلص برگردیم. تخلص بنا به عرف در بیت آخر یک پاره شعر می آید و این رایج ترین کاربست آن به ویژه در قالب غزل است. تخلص در این جایگاه پایان سخن را در بیتی رقم می زند که آن را بیت مقطع در برابر «مطلع»، بیت آغازین، می نامند. اما غزل یا به طور کلی

۳۵ با نگاهی به مفهوم دریداییِ خوانش، همچون counter-signature (بازامضا و در اصطلاح حقوقی، امضایی بر یک امضا پای یک سند که صحت و اصالت آن را تأیید می کند.)
<sup>۳۶</sup> چهرهی پنهان حرف، ص۳۷.

سخن تغزلی از کجا آغاز می شود و در کجا پایان می گیرد؟ ذکر نام شاعر در بیت آخر چه ضرورتی را بیان می کند؟ پیشینیان در تعریف غزل تنها به ذکر پیشینه ی نام و مضمون آن «سخن عاشقانه» بسنده کردهاند و در نهایت معیاری کمّی را برای تشخیص آن از قصیده یا رباعی در شمار ابیات آن پیش نهاده اند. این آموزه ی آنهاست که شمار ابیات در غزل از قصیده کمتر است و از هفت بیت تا چهارده بیت نباید تجاور کند. در همین شمار محدود از ابیات است که تغزل باید از جایی آغاز شود و در جایی پایان گیرد. اما سخن تغزلی کجا پایان می گیرد؟ درباره ی بیت پایانی در کتابهای بدیع تنها به تجویزی استحسانی و کلی بسنده کرده اند و آن اینکه مثلاً گفته اند که بیت مقطع باید دارای لفظی فصیح و معنایی لطیف باشد. ۱۳ اما پرسش این است که بیت دارای لفظی فصیح و معنایی لطیف باشد. ۱۳ اما پرسش این است که بیت بایانی چرا باید پایانی بر ابیات پیش از خود باشد و آیا این بیت به صرف ترتیب پایانی چرا باید پایانی بر ابیات غزل، فرجامی برای آغاز آن است؟ چه تعریفی از آغاز و فرجام در ساختار غزل داریم؟

برای پاسخ به این پرسش، نخست باید تعریفی از ساختار غزل در دست داشته باشیم. دراینباره در گفته های پیشینیان تنها همان معیار کمّی یا شمار معدود ابیات را می یابیم، معیاری کمّی که در توضیح امری به شدت کیفی کافی نمی نماید. می توان گفت به کوتاه سخن که ضرورت شکلیِ غزل، حجم محدود آن، ریشه در ضرورتی تاریخی دارد. شاعر در برابر تاریخی ستمگر و ویرانساز مجال اندکی برای جولان خیال در اختیار داشته است. این ضرورت تاریخی یا به گفته ی جواد طباطبایی، این ضرورت مکانی که موقعیت جغرافیایی ایران

۳۷ نگاه كنيد مثلاً به: المعجم شمس قيس.

۳۸ مثلاً از متأخران نگاه کنید به:

جلال الدین همایی، (۱۳۸۹) فنون بلاغت و صناعات ادبی، اهورا، ص۷۲.

همچون سرزمینی پیوسته در معرض بادهای استغنای خداوند، یا به تعبیر دیگر، هجوم بیابان گردان به باشندگان در آن تحمیل کرده، آنان را واداشته که همواره راهی را برای رویارویی با انهدام کامل پیداکنند. غزل یکی از این راه جویی هاست به صورت اقتصادی در کلام، ایجازی تا سرحد ممکن در بیان، اما انعطاف پذیر در مضمون و وزن و شمار ابیات. در سرزمینی که باز هم به گفته ی طباطبایی، «هیچ ظاهری وجود نداشته که نمود باطنی بغرنج نباشد...» " ظاهر را بخوانید فرم غزل یا قالب غزل همچون یک اقتصاد به ضرورتی تاریخی به ویژه در اوج کمال و جمالش آن چنان که در شعر حافظ متجلی است: مجموعیتی در عین پریشانی، مصداق آن گفته ی آندره ژید که نابسامانی بسی بهتر از سامان و نظمی مخلّ....

با نگاهی گذرا به ابیات مقطع در سخن تغزلی در ادبیات فارسی می بینیم که آنچه در این بیت به صورت بستاری برای سرایش اتفاق می افتد، اغلب آوردن نکته ای (epigram) است در تعمیم یا تخصیص مضمون غالب در کل شعر یا بازگشتی است به آنچه در آغاز گفته شده است. با این حال می بینیم که مولانا در غزلیات شمس نه تنها به هیچ معیار کمّی برای شمار ابیات غزلش پایبند نیست، گاه سخن را عامدانه نیمه تمام رها می کند و از محبوب می خواهد که او خود سخن را به پایان رساند:

دوسه بیت مانده باقی، تو بگو که از تو خوش تر که زابر منطق تو، دل و سینه اخضر آمد<sup>۴</sup>

۳۹ جواد طباطبایی، (۱۳۸۱) دیباچه ای بر نظریهی انحطاط ایران. انتشارات نگاه معاصر، ص۴۶۲.

<sup>&</sup>lt;sup>۴</sup> بهنقل از: سیروس شمیسا، (۱۳۷۰) سیر غزل در شعر فارسی. فردوس، ص۱۱۴.

لحظهای منظر بدیعی را کنار گذاریم و از منظری دیگر و گستردهتر، هستی شناسی سخن تغزلی، به مسئلهی پایان نگاه کنیم. در این مبحث اگر از گزیده گوییهای شاعرانه یا فیلسوفانه صرفنظر کنیم، مشکل بتوان به پاسخی نهایی دست یافت. آگامین اگرچه شعر را فقط در قالب شعر روایی و در ادب كلاسيك اروپايي مدنظر دارد، اما با طرح مفهوم سكوت تا حدى ميتواند برای سخن تغزلی و پایان بندی آن ما را پاری دهد. آگامین در جستاری با سرنام «پایان شعر»، در مجموعهای به همین نام با بر داشتی از رویکر د رومن پاکوبسن (Roman Jakobson) به ماهیت شعر آن را درنگی پایدار در تنش میان آوا/ معنا یا به عبارت دیگر میان نظم موسیقایی (تکرار آهنگین به صورت وزن و ردیف و قافیه و جناسات لفظی) و نظم معنایی یا ساحت نشانه شناختی (semiotic) و ساحت معناشناختی (semantic) در زبان می داند. پایان از نظر او آنگاه اتفاق می افتد که موسیقی کلام در هاویهی معنا نابود می شود و شعر به صورت گونه ای نثر درمی آید. در اینجاست که سخن دریشت آخرین قافیه از ادامه باز می ایستد و نیازی به رفتن به سطری یا بیتی دیگر (enjambment) ندارد. پایان بدین معنا فرودی است به سکوت، فرودی بی پایان که طی آن، شعر راهبرد فیروزمندانهی خود را اعلام می دارد: واداشتن زبان که از خود بگوید و چیزی را در گفتهی خود ناگفته نگذارد.

در فرادهش شعر فارسی هر تعریفی از پایان سخن تغزلی با تناقضی در خود این سخن روبهروست یا به تعبیری دیگر در تنشی که در بطن این سخن میان نظام معناشناختی و نظام گفتمانی آن نهفته است. تغزل یا سخن عاشقانه همچون بیانی از «شوق» که مضمون اصلی غزل است هرگز به پایان نمی رسد، نقطه ی پایانی را نمی توان در سخن و زمان سخن برای آن متصور شد. مگر مرگ شاعر پایان این شوق را رقم بزند. تصریح این معنا را در سخن سعدی

#### مىبىنىمكەمىگويد:

به پایان آمد این دفتر، حکایت همچنان باقی است به صد دفتر نشاید گفت حسب الحال مشتاقی

...

نه حسنت آخری دارد، نه سعدی را سخن پایان بمیرد تشنه مستسقی و دریا همچنان باقی

و ازاین روست که می توان گفت هر شاعری در غزل تنها یک گزاره ی شعری را در نهایت تکرار می کند. کل گفتمان عاشقانه ی سعدی را می توان به صورت های بیانی گوناگون اما تکرار این جمله از او دانست: «تو را من دوست می دارم» که در این تک بیت آمده است:

تو را من دوست می دارم خلاف هرکه در عالم اگر طعنه است در عقلم، اگر رخنه است در دینم

اما این نیز هست که شاعر در زمان، فرصت بی انتهایی در اختیار ندارد و باید که در نقطه ای از زمان، خود را از شعف تعشق رها سازد: تخلص به معنای خلاص شدن، رها شدن... . حتی در شعری بدون تخلص بیانی از این خواست به رهایی و رهایی شدگی را می بینیم، چنان که در بیت مقطع غزل یادشده از سعدی:

سخن از نیمه بریدم که نگه کردم و دیدم که به پایان رسدم عمر و به پایان نرسانم

در شعر فارسی می توان گفت که تخلص زنگی است که به صدا در می آید تا لحظه ی فرود ناگزیر از بی زمانیت شعری را به زمان گذرای واقعی به شاعر یاد آوری کند، آنجا که شاعر در بیت آخر از گفتن فرومی ماند، در حالی که سخن همچنان باقی است. این نقطه را به تعبیر الیوت می توان آن پایانی دانست که در واقع بازگشتی به آغاز سخن است: «پایان دادن همانا آغاز کردن است، پایان همان جاست که ما آغاز کرده ایم.» بایان هر تغزل از این نگاه بازگشتی به آغاز است.

در تغزل کوتاه نقل شده از طاهره این ذات متعشق نیست که در ستایش معشوق سخن می گوید، بلکه خود معشوق زیباست که به ستایش از خود لب به سخن گشوده است: اگر به باد دهم زلف عنبرآسا را... در این جابهجایی خلاف عرفِ سخن عاشقانه است که ما امضایی را در خود شعر می یابیم و نه امضایی را در و شعر می یابیم و نه امضایی را در پای شعر. نام شاعر در سخن ناپدید شده تا پدیدار گردد. آری، امن شعر فاقد تخلص به معنای متعارف است. اما نه به این دلیل که فاقد تخلص است، اما نه به این دلیل که فاقد تخلص است، اما نه به این دلیل که فاقد تخلص است سخنی ناتمام می نماید. در اقتصاد بیانی غزل به این دلیل که فاقد تخلص است سخنی ناتمام می نماید. در اقتصاد بیانی غزل از یک سو و مجال اندک شاعری همچون طاهره از سوی دیگر، ما در کلیت این سخن تغزلی به تمامیتی در عین ناتمامی برمی خوریم؛ تمام است برای اینکه همین است که گفته شده و جز این نیست و ناتمام است برای آنکه می توانست ادامه یابد اما ادامه نیافته است. کل سخن شعری طاهره را می توان گفت که در مجموع، سخنی ناتماممانده در عین تمامی است. مسوده های تند شتاب زده ای است که شاعر هرگز فرصت بازگشت به آنها و تکمیل و پردازششان را نیافته است که شاعر هرگز فرصت بازگشت به آنها و تکمیل و پردازششان را نیافته است که شاعر هرگز فرصت بازگشت به آنها و تکمیل و پردازششان را نیافته

<sup>41</sup> T. S. Eliot, *Little Gidding*: What we call the beginning is often the end and to make an end is to make a beginning. The end is where we start from.

است. اما از خلال این مسوداتِ ناتمام و پراکنده که از سر اتفاق به دست ما رسیده، صدایی به گوش میرسد؛ صدایی «دیگر» از دل تاریکیِ زمانهای که قرار نبوده است این صدا در آن به گوش برسد. این صدا، هم بهمعنای مجازی و هم بهمعنای حقیقی کلمه، صدایی خفه شده است.

#### پيوستها

#### ١ \_ مخمس محمدطاهر وحيد قزويني (سال سرايش:١١١٢ \_ ١١١٨ ق)

ساقى عشقت اى صنم، زهر ستم سبو سبو ریخت به ساغر دلم، با می غم کدو کدو چند دوم من از غمت، گوشه به گوشه، سو به سو گر به تو افتدم نظر، چشم به چشم، و رو به رو شرح کنم غم تو را، نکته به نکته، مو به مو تا به ره محبتت پای طلب نهادهام بررخ دل در الم از ستمت کشیدهام تا قدمم به سر نهى خاكنشين چو جادهام از پی دیدن رخت، همچو صبا فتادهام خانه به خانه، در به در، کوچه به کوچه، رو به رو در عقب تو جان من هست چو سایهات روان بسته به زلف و گیسویت رشتهی جان عاشقان از چو تویی گسستن مهر و وفا نمی توان مهر تو را دل حزین بافته بر قماش جان رشته به رشته، نخ به نخ، تار به تار، پو به پو بار جدایی تو را بس که به جان کشیدهام همچو كمان حلقه از بارستم خميدهام

بس كه چو طفل لاله من، خون جگر مكيدهام مى رود از فراق تو خون دل از دو ديدهام دجله به دجله، يم به يم، چشمه به چشمه، جو به جو ربخت مگر بنفشه بر صفحهی باسمین خطت باکه فکنده سایه بر زهرهی مهجبین خطت خون شده ناقه را جگر تا شده چین به چین خطت داده دهان و عارض و چهره و عنبرین خطت غنچه په غنچه، کل په گل، لاله په لاله، يو په يو در غمت از جگر فغان، آه ز دل برآیدم گیسوی حلقه حلقهات دام بلا نمایدم لحظه به لحظه، دم به دم، خون ز دیده زایدم از رخ و چشم و زلف و قد، ای مه من فزایدم مهر به مهر و دل به دل، طبع به طبع و خو به خو تا شده استخوان من با سگ کویت آشنا محض وفا تویی مرا، غیر تو نیست مدعا مانده به زیر بال غم، گردن مطلب هما در دل خویش طاهراگشت و ندید جز وفا صفحه به صفحه، سر به سر، پرده به پرده، تو به تو

#### ۲ \_ شعر بی تخلص سعدی

سخن عشق تو بی آنکه بر آید به زبانم رنگ رخساره خبر میدهد از حال نهانم گاه گویم که بنالم ز پریشانی حال بازگویم که عیان است چه حاجت به بیانم هیچم از دنیی و عقبی نبردگوشهی خاطر که به دیدار تو شغل است و فراغ از دو جهانم گر چنان است که روی من مسکین گدا را به در غیر ببینی ز در خویش برانم من در اندیشهی آنم که روان بر تو فشانم نه در اندیشه که خود را زکمندت برهانم گر تو شیرین زمانی نظری نیز به من کن که به دیوانگی از عشق تو فرهاد زمانم نه مراطاقت غربت، نه تو را خاطر قربت دل نهادم به صبوری که جز این چاره ندانم من همان روز بگفتم که طریق تو گرفتم که به جانان نرسم تا نرسد کار به جام درم از دیده چکان است به یاد لب لعلت نگهی باز به من کن که بسی در بچکانم سخن از نیمه بریدم که نگه کردم و دیدم که به پایان رسدم عمر و به پایان نرسانم

# فصل دوم لاشهي يار

چهره منظری از نام است. یا منظرهای از نام. منظرهای که قاب ندارد، مثل امضاکه منظرهی نام است، که چهره را می خورد، و با نام، جدایی ناپذیر می ماند. منظرهای تنها که اطراف ندارد.

\_ يدالله رؤيايي، چهرهي پنهان حرف

چهره منظری است از نام، چنان که رؤیایی می گوید، اما می کوشیم در اینجا نامی را در منظری از یک چهره بازبخوانیم؛ منظری گشوده به یک زندگی، به یک عصر، به تاریخیت یک متن، منظری که اما اطراف (قاب) ندارد: تخلصی درون یا در پای متن... رسوخ گذشته در آینده به صورت یک امضا در متن، باز به تعبیر رؤیایی....

لحظه ای اکنون و در اینجا نام طاهره را همچون موجودیتی نظری (شاعر، مؤلف) کنار می گذاریم و آن را همچون هویتی زندگی نامه ای، تجربی (آمپریک)، مرور می کنیم: واقعیت زندگی نامه ای زنی که او بود. این واقعیت زندگی نامه ای در برابر موجودیت نظری او در متن، همچون سراینده قرار نمی گیرد و نمی توان

در خوانش شعر، اولی را به سود آن دومی به یکباره از نظر دور داشت. با دانستگی از مرگ اوست، این امضای امضاهای او بر شعرش، که ما امضای خود را در پای امضای او می گذاریم. بدون این دانستگی یا با این دانستگی آیا خوانشی یکسان از شعر طاهره خواهیم داشت؟ این واقعیت زندگی نامهای در واقع گذشتهی متن و به سخن دیگر تکهای از بینامتنیت آن است. از این بینامتنیت است که در شعر، تکتک واژه هایی سر برمی آورند که بار طغیان او را بر دوش می کشند. می پرسیم در پس این چهره چه گفتمان هایی در هم تلاقی کردهاند؟ به سخن دیگر، این چه ذهنیتی (سوژگی) است که شعرش را ساز داده است؟ یا شعرش آن را ساز می دهد؟ و چه صدایی را این شعر در صداهای دیگر درانداخته است؟

با نگاهی گذرا به شعر طاهره و مقایسهی آن با شعر هم عصرانش و از جمله هم کیشان شاعرش، چه زن و چه مرد، صدایی مشخص و یکهای را درمی یابیم. به این ویژگی شعر طاهره خواهیم پرداخت. اما در اینجا آنچه باید گفت این است که در چهره گشایی از طاهره در شعرش کار ما بیشتر به باستان شناسی می ماند که از تکه های به جامانده از سفالینه ای پرنقش و نگار می کوشد که شکل کلی آن را ترسیم کند. شاید تکه هایی از این سفالینه را هرگز پیدا نکنیم یا شاید در کنج پستوهای شخصی یا بایگانی کتابخانه ها هنوز آثاری ناشناخته و ناخوانده از طاهره باقی مانده که تا زمانی که همه ی آنها بازشناسی و خوانده نشده باشد نمی توان به خطوط این چهره به تمامی و به خوانشی جامع از آن دست یازید. روایات تاریخی دراین باره اما ناامید کننده اند. در روایتی از زندگی او می خوانیم که پس از اعدام طاهره به جرم ارتداد و شورش، حتی

ا نگاه کنید به: تذکرهی شعرای قرن اول بهائی، ج۳.

لاشهى پار ٪

لباسهای او را هم سوزاندند. ۱ما آنقدر هست که هر خوانشی از هرآنچه از سخن او در دست است، بهناگزیر در بافتگان (context) این سخن است که به معنایی می رسد و همه ی آنچه را در اینجا از روایات تاریخی عصر و زندگی طاهره به اجمال مرور خواهیم کرد، کوششی برای رهیافتی به همین بافتگان است. سخن شعری در بی زمانی و بی مکانی سروده نمی شود و در بی زمانی و بی مکانی نیز خوانده نمی شود.

#### اتاقها

طاهره با نام اصلی فاطمه در سال ۱۲۳۳ق در قزوین به دنیا آمد؛ یکی از کهن ترین شهرهای ایرانی، با معابری پردرخت و آسمانی آبی (همچون دیگر شهرهای ایرانی) و خرابهها و تاکستانها... شهری که در بهشت گمشده میلتون نامش آمده است. خانه ی پدریاش در بهترین جای این شهر واقع شده بود. این خانه از چشم زائری آمریکایی، مارتا روت (Martha Root)، که در سال ۱۹۳۰ از آن دیدن کرده، بنایی بود قدیمی و بزرگ با نمایی از مشبکسازیهای پیچدرپیچ چشمنواز (اُرسی) فضای داخلی این خانه را یکی دیگر از دوستداران غربی طاهره در نمایشنامهای و در خیال چنین وصف می کند که دور از واقع نمی نماید: تالار بزرگی باکاشی های لاجوردی و قالی ها

۲ نقل از مارتا روت در:

نصرتالله محمدحسینی، (۲۰۰۰) حضرت طاهره. مؤسسهی معارف بهائی، ص۱۵۴.

<sup>&</sup>lt;sup>۲</sup> س.گ. و. بنجامین، (۱۳۶۸) *ایران و ایرانیان (سفرنامهی بنجامین)*. جاویدان، ص۴۰.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Martha L. Root, (1938) *Tahirih, the Pure, Iran's Greatest Women*. Bahá'í Library Online. 4/21- 5/21.

و پردهها و تنگ و شیردانها و ادوات برنجی با رنگهای درخشان... فضای درونی این خانه را دیوارهایی بلند و برهنه، همچون همهی خانههای ایرانی در آن روزگار، از فضای «بیرون» جدا میساخت. در حصار این دیوارها مکنت و عورت مالک خانه از دیده ی نامحرم بیرونی پوشیده می ماند و حتی صدای زن هم نباید از ورای آنها در بیرون شنیده می شد، همچنان که نام او در کوچه و بازار نباید با صدای بلند بر زبان می آمد.

خاندان طاهره از خاندانهای روحانی مشهور و متمول بودند و پدرش ملاصالح برغانی و عموهایش ملامحمدتقی و ملاعلی، از مجتهدان نافذالکلام و مقبول عامهی زمان خود به شمار می رفتند. در کنار خانهی ملاصالح دو مدرسه را، یکی برای طلاب و مدرسهی کوچکی برای آموزش فرزندان و بستگان خود، بنیاد گذارده بودند که کسروی آنها را در زمان خود دیده است. در این خانهی اعیانی و در اتاقی در طبقهی دوم آن بود که طاهره کتابهایی در این خانهی اعیانی و در اتاقی در طبقهی دوم آن بود که طاهره کتابهایی را، دور از چشم پدر، میخواند که نبایست میخواند. طاهرهی جوان پیش از شود، به گفتهی گوبینو، از معقول و منقول آنچه را می بایست، آموخته و مستمع و مشتاق مباحث علمای متبحر خانوادهی خود بود و گاه در بحث و جدل آنان شرکت می کرد. ۷ نخستین بار به جزوهای از تألیفات شیخ احسا در کتابخانهی یکی از بستگانش برخورد و در پاسخ به صاحب نسخه که از وامدادن آن به طاهره امتناع می کرد، گفته بود: «من مدتها تشنهی این جام بودم و طالب

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> لورا کلیفورد بارنی، د*لیران ربانی.* ترجمهی عزیزالله شیرازی، (عکس از روی نسخهی خطی در کتابخانهی مجلس شورای ملی) ص۳۵.

<sup>&</sup>lt;sup>ع</sup> احمد كسروي، (۱۳۲۳) بهائي گري. چاپخانهي پيمان، ص۶۲.

<sup>&</sup>lt;sup>۷</sup> آرتور دو گوبینو، (۱۳۲۸) *مذاهب و فلسفه در آسیای وسطا.* ترجمهی همایون فرهوشی.

این معانی و بیانات. شما از این گونه تألیف هرچه دارید به من بدهید، ولو پدر متغیر گردد. ۴ شهر قزوین در آن زمان اگرچه یکی از کانونهای شیعه بود (از زمان شاه اسماعیل به بعد) و «بالغ بر صد نفر از علما و رؤسای دین اسلام در آن سکونت داشتند» این شهر اما صحنه ی جنگ اصولیون و اخباریون هم بود و هنوز گرایش های باطنی، مسیحی، اسماعیلی، نقطوی و ... در میان اقلیتی از مردم این شهر وجود داشت. در چنین پیش زمینه ای، گرایش های شیخی و در آغاز، نظرات شیخ احمد احسایی، تازگی پرجذبه ای برای اذهان منتظر داشت و قیل و قال بر سر آن از بیرون دیوارها به درون خانهی طاهره نیز نفوذ کرده بود. گرایش طاهره به این جریان را پدر متشرع و مخالف سرسخت شیخ احسایی و سید کاظم رشتی (نورین نیرین) برنمی تابید. او عاشقانه دختر را دوست می داشت، اما سر پرشور دختر نگرانش می کرد. آبروی خانواده در خطر بود و خوف آن داشت که هتاکان متعصب شهر به جان دختر گزندی برسانند، همانها که در وصف او و دخترش می گفتند:

# شکوهی نماند در آن خاندان که بانگ خروس آید از ماکیان ا

برخلاف رابطهی مهر آمیز با پدر، طاهره اما زندگی پرتنشی را با شوهر (که او هم روحانی بود) داشته است. در سیز ده سالگی، به رسم زمانه، طاهره را به عقد پسر عمویش در آورده بودند که به نظر می آید به میل و رضایت او نبوده است. اختلاف نظر با شوهر متشرع بر این بی میلی دامن زد و میانشان فاصله افتاد و

رساله ی عبدالبها ه $^{\circ}$  در چهار رساله ی تاریخی درباره ی طاهره قرقالعین. به کوشش ابوالقاسم افنان، (۱۴۸ بدیع)، ص $^{\circ}$ ۷۵.

<sup>&</sup>lt;sup>٩</sup> مطالع الانوار، بهنقل از: فاضل غيبي، (١٣٩٧) رگ تاك. چاپ پنجم. ص١٤٢.

۱۰ حضرت طاهره، ص۱۲۸.

چندی نگذشت که طاهره برخلاف عرف زمانه و در اوج جوانی، به اراده ی خود از شوهر متارکه کرد. طاهره همچنین از میان خواهرانش نزدیک ترین دختر به مادر بود و زیبایی خود را از او به ارث برده بود. نگرانی پدر برای طاهره از این نظر چندان هم بیجا نبوده است، چراکه می دید دخترش با زیبایی منظر و با علم و وقوفی که به معارف دینی داشت، با حافظه ای شگفت و قوه ی استدلال و زبانی اغواگر، می رفت تا «در تقریر، آفت دوران و در احتجاج، فتنه ی جهان» شود... ۱۱ بر سر زیبایی طاهره از دوست و دشمن در روایات خود با هم متفق القول اند: «ملحده ای شیرین زبان که با وجود حسن و جمال و غنج و دلال در علوم معقول و منقول به حد کمال بود.» (حقایق الاخبار)؛ نبیه ی زیبای قزوین؛ مریم مجدلیه ی ایرانی؛ خاتون عجم (اقبال لاهوری) و نادره ی زمان (ادوارد براون). نقل است که پادشاه زنباره ی قاجار، ناصر الدین شاه، درباره ی او گفته بود: «از هیئتش خوشم آمد، بگذار زنده باشد...»۱۱

درباره ی جزئیات ظاهر طاهره گفته اند که سبزه رو بود با خالی در گونه ی چپ و گیسوانی سیاه یا گیسوانی طلایی شاید، ازآن رو که یکی از القابش زرین تاج بود. تصویری خیالی که دیولافوا (Dieulafoy) از چهره ی او کشیده هم می تواند تصویر چهره ی زیبای طاهره باشد و هم چهره ی هر زن بابی دیگر در زمان او. این را هم می دانیم که طاهره خوش اشتها بود. غذا خوردن را دوست می داشت و از این نظر هیچ امساک زاهدانه ای را بر تن خویش روا نمی داشت. در رفتار با کسانی که دیدارشان را خوش نمی داشت، متفرعن بود. پاسخ ردش را به خواستگاری ناصر الدین شاه در پشت نامه ی شاه با این شعر نوشت:

۱۱ گفتهای از عبدالبهاء در توصیف طاهره

۱۲ ایرج قانونی، (۲۰۱۹) «طاهره و آزادی در اسارت» در عرفان ثابتی، (ویراستار) باب؛ دویست سال بعد. آسو، ص۹۵.

تو و ملک و جاه سکندری من و رسم و راه قلندری اگر آن نکوست تو درخوری وگر این بَدَست مرا سزا

چهرهاش با زیبایی خیره کننده نیازی به آرایش نداشت و برخلاف زنان اقشار بالایی جامعه در آن عصر در بند ظاهر خود نبود. اما نقل است که یک بار به مناسبت تولد باب در اول ماه محرم لباسهای رنگارنگ پوشید و حنا بست. «همچنین به گفته ی شاهدان دو بار چهره ی خود را آراست و زینت کرد؛ یک بار درگردهمایی بدشت بود، آنگاه که «ناگهان حضرت طاهره بدون حجاب با آرایش و زینت به مجلس ورود نمود «ناگهان حضرت طاهره او را از محبس برای اعدام بردند. از همسر زندانبان، ابراهیم خان کلانتر، که با طاهره در ایام «سجن» سخت مأنوس شده بود، نقل است که طاهره آن شب پیراهن سپیدی بر تن کرد، عطر زد و چهره ی خود را آراست. «۱

زندگی کوتاه طاهره را اتاقی دیگر، بالاخانهای در ضلع شرقی ساختمانی در باغ محمودخان کلانتر، در تهران رقم می زند که در آن به امر میرزا تقیخان امیرکبیر و جانشین او میرزا آقاخان نوری دو سال را در بند گذراند. برای رفتن به این بالاخانه ی تنگ باید نر دبان می گذاشتند. طاهره تنها یک بار از محبس خود گله و شکایت کرد، آن هم وقتی بود که به هنگام بالارفتن یا پایین آمدن از نر دبان به زمین افتاد. در همین اتاق بود که با چوب جارو و مرکبی از آب سبزیجات بر

۱۳ «رسالهی محمد مصطفی ابن شبل کاظمی» در *چهار رسالهی تاریخی دربارهی طاهره قرةالعین*، ص۴۸.

۱۴ حضرت طاهره. ص۳۲۶، نقل از تاریخ نبیل زرندی. ۱۵

لاشهی پار

پارههای کاغذ، نامههایی را مینوشت و زنان بابی که در لباس گدایی به در آن خانه می آمدند، نوشته ها را مخفیانه می گرفتند و به دست یارانش می رساندند. یک بار با اجازه ی محمودخان کلانتر، طاهره را به درخواست زنانی که به مناسبت جشن عروسی پسر کلانتر در باغ گرد آمده بودند، از بالاخانه پایین آوردند. طاهره در جمع زنان چنان سخن گفته بود که گاه آنها خنده سر داده و گاه زارزار گریسته بودند و سازونوای عروسی پاک فراموششان شده بود و در تعجب از این بودند که «... چنین زنی چگونه کافر می شود». ۴

تا پیش از حبس در این اتاق آخر، طاهره آواره در راههای پرخطری شده بود. از قزوین دو بار به کربلا سفر کرد. بار نخست به شوق دیدن سیدکاظم رشتی شیخی بود که چند روزی پیش از ورودش به کربلا، مرگ مشکوک شیخ اتفاق افتاد. بهروایتی در کربلا بود که نخستین بار دعوت باب را شنید و بدان «آری» گفت و این آری را در نامهای سربهمهر برای باب چنین نوشت:

# لمعات وجهک اشرقت و شعاع طلعتک اعتلی زچه رو الست بربکم نزنی بزن که بلیٰ بلیٰ

طاهره اما هرگز باب را به چشم خود ندید. یکی از مضامین شعری او فراق از این محبوب نادیده است:

فراق رویت ای سلطان خوبان چو زلفت کرده عالم را پریشان به هرسویی درآیم همچو طفلان که شاید بشنوم افسانهی تو

۱۶ «رسالهی میرزا حسن ادیب العلما» در چهار رسالهی تاریخی دربارهی طاهره قرة العین، ص۶۹.

از کربلا و در یی بلوای مَرَدهی متشرعین در آن شهر، از راه کرمانشاه و همدان به قزوین بازگشت. در پی قتل عمویش، ملامحمدتقی برغانی (۱۲۶۳ ق)، بهدست یکی از مریدان سیدکاظم رشتی در آن شهر نیز بلوایی به راه افتاد. یدر برای حفظ جان دختر، او را در اتاقش حبس کرد و نقل است که شوهر طاهره در همان روزها قصد مسموم کردنش را داشته است.۱۲ از ملامحمد برغاني، همسر طاهره، در منابع بابي همچون متشرعي عصبي و خشمگین و انتقام جو یاد شده است. میدانیم که پس از کشته شدن پدرش، ملاتقی، در پی انتقام جویی از قرةالعین و یارانش که بانی و مجریان آن قتل می پنداشت، بیش از هرکس دیگر پیگیری و بی رحمی از خود نشان داد.۱۸ سرانجام طاهره مخفیانه به تهران گریخت و در آخرین سفر خود تا مازندران و مرز خراسان رفت. در این سفرها تنها و در معیت مردان بود و در هر منزلی از منازل سفر، بی محابا و آشکارا دربارهی آیین تازه آوازه گری می کرد و گاه جان خود را به خطر میانداخت. اوج این زندگی کوتاه را حضورش در گردهمایی «احتفال» بابیان در بدشت رقم می زند که پس از سخنانی بدعت آمیز، روبنده از چهرهی خود برگرفت. طاهره تنها زن شرکت کننده در این گردهمایی تاریخی بود. در پی ترور نافرجام ناصرالدین شاه به دست تنی چند از بابیان بود که طاهره را نیز دستگیر کردند و پس از دو سال حبس، سرانجام به اتهام ارتداد و فساد بر روی زمین، در باغ ایلخانی به قتل رساندند. دربارهی چگونگی کشتن او آمده است که مأمور مست او را با روسری ابریشمین خودش خفه کرد. آیا روسری ابریشمین را در گلوی او فروبرده بود یا آن را به دور گردنش پیچانده و فشرده

۱۷ همان، ص ۵۷.

۱۸ برگرفته از یادداشتهای منوچهر بختیاری، مؤلف کتاب *بابیه و زنان* (نشر فروغ، ۲۰۱۹) که در اختیار نویسنده گذاشتهاند.

لاشەى پار ٧٠

بود؟ جزئیات در روایتهای قتل او متفاوت است. بهروایت گوبینو، بعد از خفه کردن، پیکرش را از بالای ارگ به زمین انداختند. به هنگام سقوط، باد در دامنش پیچید و پیکرش آرام در تلی از حصیر شعلهور فرود آمد. ۱۹ اما بنا به روایت اول که درست ترین روایت به نظر می رسد، قتل در باغ ایلخانی و چند ساعتی از غروب گذشته رخ داد. چنان که می توان حدس زد، کار کشتن زود تمام نشده و به گفتهی شاهدی از ماجرا، «... زن زیبا مرگی طولانی را با قدرتی مافوق انسانی تحمل نمود». ۲۰ مأموران حکومتی پیکرهی طاهره را که هنوز نیمه جانی داشت، در چاهی در همان نزدیکی های محل اجرای حکم فروانداخته و چاه را با خاک و سنگ پاره پر کردند.

طاهره به هنگام مرگ ۳۶ سال داشت. طرفه تاریخ اینکه سالها پس از این واقعه، یکی از مظاهر ایران مدرن، ساختمان بانک ملی، را در خیابانی جدید به نام فردوسی درست بر روی همین چاه در ویرانهی باغ ایلخانی بنا کردند، در حالی که استخوانهای طاهره هنوز در قعر آن مدفون بود.

حیات طاهره با فرازوفرود یک جنبش دینی، جنبش باب، در هم گره خورده است. خطوطی از چهره ی او را در زمینه ای از همین جنبش می توان بازخواند و عصر تاریکی که این جنبش در آن رخ داد. تاریخ نگاری های معاصر تاکجا ما را در خواندن این خطوط یاری می دهند؟ این تاریخ نگاری ها که پاره ای به تحلیل رگههای اندیشگی جنبش بابی و نقش طاهره در آن در کنار شرح علل و موجبات وقایع تاریخی پرداخته اند، درباره ی شکل گیری ذهنیتی که ما امروز به نام طاهره می شناسیم، همچون برایندی از تلاقی گفتمان های عصری او، چه

۱۹ مذاهب و فلسفه در آسیای وسطا، ص۱۸۳.

۲۰ روایت دکتر پولاک، طبیب شاه، بهنقل از: بهمن نیکاندیش، (۲۰۱۷) کسروی و کتاب بهائی گری او. نشر پیام، ص۱۳۹.

سخنی برای ما دارند؟ پیش از بازخوانی تاریخنگاری های معاصر، لحظهای در افق معرفتی عصر او از خلال روایات و گفته های همزمانانش درنگی می کنیم.



تصویری از کتاب مجالس المتقین از صحنه ی ترور مجتهد شیعه، محمد تقی برغانی (عموی طاهره)، معروف به «شهید ثالث». در گوشه ی راست زیر مقرنس ورودی (یا محراب مسجد) و بالای سر یکی از مهاجمان، طاهره با جام شرابی در دست نشان داده شده است. ۲۱

۲۱ موژان مؤمن، پژوهشگر بهائی، زن جامبهدست را در این تصویر بی تردید طاهره میداند.

## افقهای یک عکس

در اینجا و برای هرچه فشرده ترکردن سخن می توانیم عکسی نمونه وار را که در آن دوران گرفته شده، به تصور درآوریم: عکس ملایی نشسته چهارزانو برابر دوربین عکاسی. این «سوژه» در عکس با چنان اطمینانی چهارزانو روی تشکچهی خود، و در واقع بر روی زمین، نشسته که گویی زمین نه گرد که واقعاً مسطح است... بر روی این زمین از حیوان و زن و ماهی (بهشرط فلس) برای استفادهی او آفریده شده بود. حکمت خلق هرچیز از گیاه گرفته تا سنگ در نفعی بود که به وی میرساند و در این شکی نبود حتی اگر این حکمت را بعضی موجودات جهان هنوز بخیلانه بر او مکشوف نکرده بودند. دستها با انگشتانی باز به نشانهی مبرابودن از هر نجاست (و خون همچون یکی از نجاسات) بر ادامهی رانها قرار گرفته یا تسبیحی را با دانههای بهترتیب از «معقول» و «منقول» در میان انگشت شست و اشاره گرفته و با ایقانی کامل مى چرخاند. اين ايقان مجسم علاوه بر ميراثي مكتوب از فقه و كلام و حديث که به همان میزان از وصول عایدات هنگفتی از موقوفات و خمس و زکات و سهم امام نیز نشئت می گرفت. با این وصف نگاهش به دوربین نشان میدهد که او دودل است، گویی که در مناظر و مرایای این عالم صغیر بسامان او، خلافي افتاده كه لامحاله بايد بيذيرد (هرچند هنوز دليلي منطقي براي آن ندارد) که وجود «ظل» به صورت عکس می تواند قائم به وجود «ذی ظل» (خودش) نباشد. هیچچیز گویاتر از این عکس نمونهوار، عصری را در آستانهی بحرانی معرفتی نشان نمی دهد. این بحران فضای این عکس را خواهی نخواهی پر کر ده است: گذشته ای که دیگر نمی تو انست ادامه پابد و آیندهای که هنو ز نیامده بود... . با وامى از كلام شعرى طاهره بگوييم كه نهتنها افق معرفتي بلكه كل «آفاق» فردی و اجتماعی این عصر عرصهی «خلاف»ها میبود و گرفتار و در بند «تباین»ها....

بالای سر ملای نشسته، ورای جهان عنصری در قاب عکس، هنو زآسمانی بالایههای پیازی به صورت ته مانده ای از فلسفه ی نوافلاطونی و باورهای کلامی اسلامی برافراشته است که در مرتبهای از آن بهشت مؤمنان جای دارد که در آن ماکیانهای بهاندازهی یک فیل در پروازند و به یک اشارهی مؤمن آماده و از پیش طبخشده از آسمان فرومی افتند و حوریانی در آنجا هستند که انزال در هم آغوشي با آنها ساعتها به درازا مي كشد... . جايي در اين آسمان چند پوسته «مدينةالعلم» واقع است كه سيدكاظم رشتى، فقيه شيخي و يكي از پيشروترين ملایان عصر، در نگارش توپولوژی این «رواق شهر دانش» قلم خود را از بردن نام همهی محلات و کوچههای آن عاجز می داند، به اختصار ۲۱ محله را با نام کوچهها و علائم آنها برمی شمرد؛ نامهایی مثل «کلحلحون» و «شلحلحون»<sup>۲۲</sup> که معلوم نیست آیا «نامآوا»هایی تحریفشدهاند، فقط اصواتاند یا از زبانی ناشناخته شیخ آنها را به وام گرفته است. از جمله مثلاً در آنجا کوچهای هست که صاحبش مردی است با خنجری در دست به نام «رخیبا»؛ کوچهای دیگر صاحبش مردی است به نام «شمشالک» که لوحی را با خود حمل می کند؛ کوچهای به نام صاحبش «لوط هشا» است که صورتی مانند صورت سگ دارد و کوچهای دیگر که صاحب آن «طوطیع ال» است با عکسی از آهن در دست! در میان این نامهای عجیب و نشانهایشان از جمله انسان ایستاده، گوسفندی که سر به عقب برگردانده، مردی با دو شاخ و خرچنگی در دست، مردی سوار بر موج با حلقهای از کافور در انگشت... . تنها یک کوچه هست که صاحبش زنی است به نام «طرطیروش» که بر تختی تکیه زده است....

۲۲ بهائی گری، ص۱۸.

عصری که عکس فرضی و نمونهوار ما در آن گرفته شده، عصری بود (با وامی از بیدل دهلوی) «خراب اعتقاد». زمان به پایان هزارهی خود نزدیک می شد. در سال ۱۲۶۰ هزار سال از «غیبت» منجی موعود می گذشت و «ظهور» او در هر لحظه انتظار میرفت. این منجی غایب جایی در جابلقا و جابلسا به حیات روحانی خود ادامه میداد، در شهری که بهتوصیف شیخ احمد احسایی، ۲۳ بنیان گذار مکتب شیخی که خوابهایش به بیداری هم ادامه می یافت، دور آن را حصاری آهنین فراگرفته بود (لابد برای محافظت از جان منجی از گزند دشمنان و منکرانش) و هزاراندرهزار دروازه می داشت... روزانه هفتادهزار سوار وارد این شهر میشدند که دیگر خارج نمیشدند و در همان حال هفتادهزار سوار خارج میشدند که دیگر بازنمی گشتند. جابلقا و جابلسا باید جایی بر روی زمین میبود، اما معلوم نیست که ناگهان چرا توسن خیال شیخ احسا به آسمان پرواز می کند و شرح می دهد که آن سواران جایی در آسمان ملاقات می کنند و در نیمه شبها انسان می تواند صدایشان را بشنو د که به وزوز زنبور عسل در کندو می ماند... ۲۰ آنچه در باب مدینة العلم و قرارگاه امامزمان نقل شد، نه از قلم شيوخ متشرع وقت، بلكه از خامهي شيخ احمد احسایی و فرزند معنوی او شیخ کاظم رشتی است که هر دو ادعای نوآوری در سنت داشتند و مدعای خود را در روایتی غلوّآمیز اما در همان چهارچوب

<sup>&</sup>lt;sup>۲۳</sup> شیخ احمد احسایی (۱۱۶۶ ـ ۱۲۴۱ق) بنیانگذار مکتب شیخی، زادهشده در احسا، استانی در غرب عربستان کنونی یا بهگفتهی هانری کربن در «بحرین» که زمانی قرمطیان در آن «مدینهی فاضلهی کوچک» خود را برپاکرده بودند. شیخ احمد احسایی در زمان فتحعلی شاه به ایران سفر کرد و در این سفر در قزوین اقامت کوتاهی داشته است. سید کاظم رشتی (۱۲۱۲ ـ ۱۲۵۹ق) پیرو و جانشین او بود.

۲۴ احمد کسروی، بهنقل از *رگ تاک،* ص۱۳۸.

لاشەي پار

شیعی امامیه ارائه داده بودند. ۲۵ چرا نباید تصور کنیم که ذهن سرکش طاهره در اوج شکفتگی اش همچنان باید در بند لاهوت «هورقلیایی» این دو شیخ باقی می ماند و در جست و جوی مفاهیم دیگری برای معنابخشی به زندگی ناسوتی خود همچون یک زن برنمی آمد؟ شیفتگی ناگهانی اش را به باب که بی شک به معنای فاصله گرفتن از آموزه های شیخی باید دانست، به چه چیز دیگری می توان تعبیر کرد؟ باب در آن زمان جوانی بیست و چندساله بود و نه اقتدار و شهرت نواندیشی دو شیخ یادشده را در کلام و تأله داشت و نه در احاطه بر فقه و اصول و حدیث به گرد پای پدر و عموی طاهره می رسید.

برروی زمین واقعی، افلاس نظری برگزیدگانی از متشرعین را در هیچ کجا عیان تر از پرسشهای آنان از باب در محاکمه ی او در حضور ولیعهد قاجار نمی توان دید. همه ی میراث عقلی و نقلی سنت در محاجه با جوانی سی ساله که ادعای پیامبری داشت در سؤالاتی مربوط به صرف و نحو عربی، تبدیل عصا به مار و امراض معده خلاصه می شود. نقل است که نظام العلما، یکی از آخوندهای حاضر در جلسه ی محاکمه ی باب، پس از اشاره به تقسیم بندی علوم از نگاه پیامبر به «العلم الابدان و علم الادیان» و تقدم علم ابدان بر علم ادیان، از باب می پرسد که در معده چه کیفیتی به هم می رسد که شخص دچار «تُخَمِه» (اسهال) می شود؟ بعضی به معالجه رفع می گردد و برخی به سوءهضم و غِثیان یا به مَراق می انجامد؟ و باب در پاسخ می گوید که او علم طب نخوانده است. از محاکمه ی باب روایات متفاوتی در دست است. در میان آنها اگر زمانی در گذشته به کسری از حقیقت می توانستیم باور کنیم،

۲۵ هانری کربن، (۱۳۷۳) تاریخ فلسفه ی اسلامی. ترجمه ی جواد طباطبایی، نشر کویر. صص۴۰۲-۴۰۳.

امروز با دیدن عملکرد محاکم شرع و مناظرات با محکومان در چهار دههی گذشته مشکل بتوان به یک سطر از آن روایات اطمینان کرد، حتی اگر در میانشان گزارشی ظاهراً بهقلم ولیعهدی جوان و عامی در تبریز بوده باشد که حتماً خوشایند علما را آنهم در اوایل کار خود نمی توانسته از نظر دور دارد! از چشماندازی کلی می توان گفت که میراث اندیشهی فلسفی رسیده به این عصر، قرنها بودكه پيوند بلافصل خود را با واقعيت و حيات جامعه از دست داده بود. این میراث در حجرهها عربی جعل می کرد و مفهوم می ساخت و تن زبان اندیشهی فارسی را نزار مینمود. سنی کشی فروکش کرده و جنگ اصولی و اخباری ظاهراً به سود اصولی پایان گرفته بود، اماکشمکش دیگری اینجا و آنجا میان متشرع و شیخی درگرفته بود. الهیاتی از دل این جنگهای کهنه و کینههای ریشهدار سر برآورده بودکه نه تنها بر ورق ورق تفسیر و تفسیر بر تفسیر و رشتهی بی پایان حدیث و رسالات فقهی که همدیگر را تکرار می کردند، که برتن مرتدان و گناهکاران هم نگاشته می شد. در کشتار بابیان سهم طلاب دینی آن بود که با «مقراض» (قیچی) از گوشت بدن مرتد بچینند، با ظرافتی خاص لابد، و با طمأنینهی کامل، و با این کار ایمان خود را تازه گردانند.

اجرای این «الهیات شکنجه» به صورت کشتن دگراندیشان، پدیدهای تازه و مختص عصر قاجار نبود. در عصر صفوی و در اوج قدرت تشیع امامی همچون مذهب رسمی و فراگیر، نه تنها بدعت آورندگان در دین که گروندگان به دیگر ادیان صاحب کتاب نیز حکمشان ارتداد فطری بود و به سختی مجازات می شدند. در عهد شاه سلیمان صفوی در شیراز دو گرونده به مسیحیت را سنگسار و سپس تن این مرتدان را در آتش سوزاندند. گرونده ی دیگری را

۲۶ تعبیری از محمدرضا نیکفر

در يوست خر دوختند و به چهار نعل كشيدند. ٢٧ اندكي پيش تر از بهاصطلاح «فتنهی باب»، شیخ شفتی در اصفهان از کلان زمین داران روحانی که به دربار «وام» می داد و معتقد بو د همزادی از اجنه دارد، محکومان را با دست خو د حد می زد و آنگاه به نماز می ایستاد و به حال آنان می گریست. این ملای زمین خوار رؤیای محمد مشعشع را در قرن نهم در عمل متحقق کرده بودکه میخواست جهان را پر از عدلوداد کند و در اعتکاف خود در مسجد کوفه می گریست و می گفت: «به حال کسانی می گریم که پس از ظهورم به دست من کشته خواهند شد.» ۲۸ کشتن مرتدان نه فقط به دست غو غا و همچون خشونتی کور، بلکه بهبیان فقهی حدود و تعزیرات، در ملأعام انجام می گرفت و برای خود دمودستگاه و عملهواکرهی حقوق بگیری داشت. خیل اوباش مَرَدهی شیخ شفتی دشنههای آلوده به خون مرتدان را در حوض مساجد اصفهان غسل میدادند. ۲۹ همچنین در دستگاه حاکم شرع کرمانشاه، آقا محمدعلی بهبهانی معروف به «صوفی کش» که بهدست خود معصوم علی شاه صوفی را کشت و پیکرش را در رودخانهی قرمسو انداخت، همیشه دهبیست نفری با قبای ماهوت برتن و شالهای ترمه بر کمر ایستاده بودند و وقتی از علت ایستادن آنها در محضرش پرسیدند، پاسخ داده بود: «من همهروزه چندین حکم قتل و حد جاری می کنم و اگر اینها بنشینند، مرا آن قدرت و سطوت نخواهد بود.» ۳۰ محکومان و مظنونان در سیاه چالها با غل وزنجیر بر دست و یا زندانی می شدند

۲۷ مارتین سانسون، (۱۳۴۷) سفرنامه: وضع کشور ایران در عهد شاهسلیمان صفوی. ترجمهی تقی تفضلی، نشر ابن سینا، ص۲۱۳.

<sup>&</sup>lt;sup>۲۸</sup> احمد کسروی، (۱۳۳۰) *تاریخ پانصدسالهی خوزستان.* چاپ سوم. تهران:گوتنبرگ، ص۱۰. <sup>۲۹</sup> نقل از سیهر، برگفته از *رگ تاک،* ص۱۲۸.

۳۰ محمد تنكابنی، قصص العلما، برگرفته از چهار رسالهی تاریخی دربارهی طاهره قرةالعین، ص۳۰ (پانویس).

لاشهی پار

و اگر شقه نمی شدند یا شمع آجینشان نمی کردند، تن هایشان گاه با اندامهای بریده شده در همان سیاهچال می پوسید و می ریزید. این دمودستگاه اعمال حدود، در واقع کارش تولید حافظه و رعب بود. با هر زخمی بر تن مرتد، قانونی به تودههای حیرتزده یادآوری می شد که سرییچی از آن، مکافات سنگینی در پی داشت. کیفرهایی از این دست نه فقط برای مرتدان که برای گناهکاران دیگر و بهدست عمال حکومت نیز اعمال می شد. از این میان باید به مجازات زنان روسیی نیز اشاره کنیم که آنان را سر می تراشیدند و زندهزنده در چاه میانداختند. گاه حتی مردهی زن گناهکار را هم از زمین برنمی داشتند و به خاک نمی سپردند. ۳۱ در چشم اندازی کلی، قدرت و اِعمال آن، چه از سوی مذهب و چه از سوی عمال حکومت برای همین مجازاتها ساخته شده و وجود آن، خود دلیل مشروعیت آن بود. کسی از مردمان این عصر در پی چون وچرا دربارهی احکام آن برنمی آمد.۳۲ در پایان روز بابی کشی به انتقام ترور ناموفق ناصرالدین شاه، گوبینو منظرهی پایتخت را چنین توصیف می کند: «... تمام جمعیت راکشتند و نمایش خاتمه یافت و شب پردهی ظلمانی خود را بر روی این تو دهی گوشت و استخوان بی شکل و ترکیب کشید. سرهای قربانیان را ردیف با ریسمان به تیرها بسته بو دند و سگها از محلات بیرون شهر به این طرف روی می آوردند. ۳۳ زمین می چرخید و زمانه می رفت که زیروزبر شود، اما سنت گذشته در قالب گفتمان قاهر شیعه که پیشینهاش همچون مذهبی رسمی و فراگیر به عصر صفوی برمی گشت، با تکیه بر منابع مالی عظیم خود، گاه دستدردست حکومت و گاه جداسرانه با شیوههای خود، خواستار ادامهی

۳۱ هما ناطق، ر*وحانیت از پراکندگی تا قدرت ۱۸۲۸ ــ ۱۹۰۹*. نسخهی اینترنتی.

۳۲ مذاهب و فلسفه در آسیای وسطا، ص۲۲۴.

۳۳ همان، ص۲۵۵.

اقتدارش نه تنها بر تن مردمان که بر روح آنان نیز بود. وعاظ و نوحهخوانان بر سر منابر و در تکایا در سوگ شهید کربلا «طوفانی از اشک» ۲۴ را از چشم مردم سیاه پوش جاری می کردند.

به نگاه خیرهی ملا در عکس نمونه وار برگر دیم. این نگاه از عمق عصری پیش از چاپ به ما خیره شده است. هنوز بیش از ۹۰ درصد مردم عادی سواد خواندن و نوشتن نداشتند. در این عصر «شفاهیات» با شروع کار اولین ماشین چاپ پیشر فته، حروف سربی را خطوط شیاطین خواندند و فقط چاپ سنگی را با خط نستعلیق مجاز دانستند. ۳۵ هنوز نه خبری از رفرماسیون مذهبی و رنسانس در ارویا به گوش کسی خورده بود و نه از انقلاب فرانسه مردمان شهرها و روستاها چیزی می دانستند. آرزوی گوبینو که دکارت را برای این «مردمان منحط» به فارسی برگردانَد، هرگز برآورده نشد. دو جنگ اجتنابپذیر با روس اگرچه در سرحدات رخ داده بود، اما پیامدهایش برای عامهی مردم آشكار و ملموس مي نمو د. خزانهي حكومت خالي و دستگاه قدرت خو دكامه غرق در فساد و نادانی با بستن مالیاتهای سنگین تسمه از گردهی سوداگران و پیشهوران شهری خرد و روستاییان می کشید و بازار مسلمان به کلی کساد شده بود. بر جور عمال محلى حكومت و ظلم اربابان زمين (بعضاً روحاني) قحطی، شیوع طاعون و وبا را نیز بر اقلام فلاکت مردم باید افزود. مردم شهرها هزارهزار تلف مىشدند. در سالِ وبايي مبلغان مسيحي كه خطر كرده و به ميان

<sup>&</sup>lt;sup>۳۴</sup> طوفانالبکا فی مقاتل الشهدا نام کتابی دربارهی واقعهی کربلا به نثر و نظم از دورهی فتحعلی شاه به قلم محمدابراهیم بن محمدباقر جوهری هروی است که در اواخر عمر در دستگاه ملاباقر شفتی در اصفهان میزیست.

۳۵ باب بهرغم علاقهاش به خوش نویسی، از پیدایش ماشین چاپ استقبال کرده و آن را وسیلهای برای گسترش باسوادی دانسته است:

Abbas Amanat, (2009) Apocalyptic Islam and Iranian Shi'ism. I.B. Tauris, p. 116.

مردم وبازده می رفتند تا در سکرات مرگ جرعهای آب در حلق آنان بریزند، خشم ملایان را برانگیخته بودند. در معابر و گورستانها تلی از اجساد روی هم انباشته می شد و در این میان متروکات و بازدگان متمکن به تصرف ملایان درمی آمد. در این هنگامههای بلا اهل دریخانه (دربار) و عمال حکومت در ولایات گندم احتکار می کردند و از ترس بیماری برای حفظ جان خود از شهر به پیلاقات می گریختند. ۳۶ به گفتهی تو کویل، در مراسلاتش با گوبینو، موریانهای این هیکل عظیم فرسوده (ایران) را از داخل خورده و فرویاشانده بود.۳ سالها بعد توصیفی از افق تیرهی «خاک مشکبیز» ایران را در این روزگار بهقلم عبدالبهاء چنین می خوانیم که این خاک سراسر «جولانگاه ترک و تاجیک» شده و «فارسیان را بنیاد بر باد رفته بود... اجناس مختلفه و مذاهب متباغضه و آرای مختلفه به درجهای بودکه بدتر از جمیع عالم بود». ۳۸ و از قلم طاهره میخوانیم: «آیا نمی بینی که از شرار کفر و شرک و فسق، عالم تیره وتار است؟ آیا نمی بینی که متلبس به لباس علما می گردند و عالمی را بر هم می شورانند... صبرها تمام و جگرهاگداخته گردید و جان به لب رسید. یا سیدی احکم بیننا و بین الظامین ىالحق، انك حميد مجيد...»٣٩

۳۶ هما ناطق، ت*أثیر اجتماعی و اقتصادی بیماری وبا در دورهی قاجار*. نسخهی اینترنتی.

۳۷ برگرفته از رگ تاک، ص۱۹۸.

<sup>&</sup>lt;sup>۳۸</sup> از الواح عبدالبهاء، برگرفته از: مینا یزدانی، (۲۰۰۳) *اوضاع اجتماعی ایران در عهد قاجار از* خلا*ل آثار مبارکهی بهائی.* مؤسسهی معارف بهائی، ص۳۹.

<sup>&</sup>lt;sup>۳۹</sup> رسالهی اشراق ربانی به قلم طاهره قرةالعین. به کوشش و بازنویسی یدالله کائدی، (بدون نام ناشر و تاریخ نشر نسخه ی اینترنتی) صص ۲۷ ـ ۲۸. (در یادداشت انتهای کتاب آمده است: «تمام شد کتاب اشراق ربانی به خط جناب طاهره قرةالعین در تاریخ ۱۳۶۸/۷/۲۱ اینجانب یدالله کائدی مشهور به قائدی موفق به بازنویسی این اثر نفیس شد.»)

ازروایات «قدسی» ۴۰ (منابع درون آیینی بابی ــ بهائی) و نیز از ردیه پر دازی ها که بگذریم، در تاریخنگاری معاصر ایران در پرداختن روشمند به جنبش باب همچون حرکتی تاریخی فضل تقدم از آنِ تاریخنگاری مارکس گراست که در دورهای از چهرهی طاهره و جنبشی که درگیرش بود دست کم برای اذهان روشن فکری غبارروبی کرد (طبری و نیز فشاهی). از نگاهی ماتریالیستی به تاریخ عصر طاهره، بابی گرایی یکی از آخرین جنبشهای دهقانی با همدستی پیشهوران تهی دست شهری در برابر دستگاه حاکم در «قرونوسطای» ایرانی قلمداد می شود که خواسته های واقعی خود را در لفافه ای از عرفان و الحاد مذهبی بیان میکرد. با نگاهی به انگلس در کتاب جنگهای دهقانی در *آلمان، طبری* نه تنها جنبش بابی بلکه جنبش های حروفیه و نقطویون، صوفیه و شعوبیه، ملاحده و قرمطیان را اشکال و مظاهری از مخالفت اجتماعی در برابر «رژیم فئودال» و حاکمان عرب فئودال در قرون نخستین اسلامی میداند. نباید از یاد برد که این نگرش تاریخی مدیون نگرش احمد کسروی و پیشگامی او در نقد مذهب است. کسروی با نگاهی لیبرال\_دمکرات به تاریخ در ردیهای تاریخنگارانه دربارهی بابی گرایی و لفافهی مذهبی خواستههای آن با مورخین مارکس گراهم صداست و در تبارشناسی آن بر خرافات صوفی گری، شیخی گری و خود شیعی گری انگشت می گذارد. با این حال هم، او از طاهره همچون یکی از زنان کممانند جهان یاد می کند که هم درسخواندنش و هم از «خانه بیرون جستنش» شگفت آور است. ۲ تاریخ نگاری مارکس گراکه مناسبات «آسمانی» منقول در یک گفتمان مذهبی را همچون مادهی خامی برای درک مناسبات «زمینی» و مادی آن به کار می گیرد، از یک سو، به دلیل داشتن مضمونی مذهبی

<sup>\*</sup> تعبیری از عباس امانت

۴۱ بهائی گری، نسخهی اینترنتی.

و نداشتن تفکری «مترقی»، شکست و سرکوب جنبش بابی را سرانجامی محتوم برای آن در شب تاریک قرونوسطای ایرانی میداند (فشاهی)،<sup>۲۲</sup> و از سوی دیگر، نمیتواند ویژگیهای «انقلابی» آن را نستاید. طاهره از نگرش مارکسگرا یکی از چهرههای «شگرف و تابناک» جنبشهای انقلابی ایران است (طبری).<sup>۲۲</sup>

اگر این نگرش، رخداد بابی را «شورشی» مردمی و به هر حال دادخواهانه می داند و به لحاظ مضمون و سرانجامش شباهتی را در آن با جنبش مزد کی در عصر ساسانی می یابد، در سالهای اخیر به چهرهی دیگری نیز از طاهره در متن جنبش بابی برمیخوریم که در پژوهشهای دانشگاهی در خارج از ایران با گرایشهای گوناگون بازتاب یافته است. از مهمترین آنها جنبش بابی را همچون ادامهی «موعودگرایی» و برایندی از جهانبینی شیعی و در بابی را همچون ادامهی «موعودگرایی» و برایندی از جهانبینی شیعی و در و نیز تاد لاوسون). در این زمینه و در سالهای اخیر همچنین به جستارها و تکنگاریهای دیگری برمیخوریم که در نهایت حرفی و سخنی تازه بر یافتههای دو نحلهی تاریخنویسی معاصر در داخل ایران نیز بایسته است. در دیگرش کسروی از زبان مورخی شیفتهی امیرکبیر میخوانیم که جنبش ادامهی نگرش کسروی از زبان مورخی شیفتهی امیرکبیر میخوانیم که جنبش ادامهی نگرش کسروی از زبان مورخی شیفتهی امیرکبیر میخوانیم که جنبش ادامهی نگرش کسروی از زبان مورخی شیفتهی امیرکبیر میخوانیم که جنبش ادامهی نگرش کسروی از زبان مورخی شیفتهی امیرکبیر میخوانیم که جنبش ادامهی نگرش کسروی از زبان مورخی شیفتهی امیرکبیر میخوانیم که جنبش ادامهی نگرش کسروی از زبان مورخی شیفتهی امیرکبیر میخوانیم که جنبش و بنیانگذار آن کاری نکرد جز آنکه بر «خرمن خرافهی بشری» افزود

۴۲ محمدرضا فشاهی، (۲۵۳۶ شاهنشاهی) واپسین جنبش قرون وسطایی در دوران فئودال. چاپ نخست. تهران: نشر جاویدان.

<sup>&</sup>lt;sup>۴۳</sup> احسان طبری، (بیتا) برخی بررسیها پیرامون جهانبینیها و جنبشهای اجتماعی در ایران. انتشارات انجمن دوستداران احسان طبری.

Abbas Amanat, (1989) Resurrection and Renewal: The Making of the Babi Movement in Iran, 1844-1850. Cornell University Press, p. 85.

(آدمیت). هم دیدگاهی دیگر که زمانی در مقطع انقلاب به جریانی مارکسیستی گرایش شدید داشت و بعدها اذعان به توهمات ایدئولوژیک خود کرد، صرف ادعای پیامبری باب را نشانی از بی خردی و بی خبری از راهورسم مدنیت و ناتوانی از درک نیازهای زمان می خواند. با این حال، از نگاه این مورخ، هما ناطق، مضامین اجتماعی مترقی جنبش بابی از جمله خواست رهایی زنان از قید حجاب را باید سرآغاز راهیابی های نو در اذهان ایرانی به حساب آورد. با اینکه زمانی باب در یکی از الواح خود خطاب به زنان نوشته بود باید که حجاب از میان شما برخیزد، حتی اگر «به نازکی برگ درخت باشد»، به گفتهی هما ناطق، اما باب در طرح این خواست به اعتدال گرایید و این طاهره بود که سرانجام حرف آخر را زد. ۴۶

نخست و به کوتاه سخن بگوییم که جنبش بابی پس از حرکت طاهره در بدشت دیگر نه آن جنبشی می بود که در آغاز بود و طاهره هم نه آن طاهره ی پار در قزوین یا در کربلا. آشکارشدن صورت و گیسوان یک زن نه تنها برای مسلمین که بعدها خبر آن را شنیدند، تکان دهنده بود، بلکه حتی برای بعضی باورمندان بابی هم حرکتی نابیوسیده و تحمل ناپذیر می نمود. کسانی از میان آنان با دیدن روی گشوده ی طاهره که با صدای بلند فسخ شریعتی کهنه را اعلام می داشت، از خودبی خود و متحیر شدند، بعضی را دیدن این صحنه اعلام می داشت، از خودبی خود و متحیر شدند، بعضی را دیدن این صحنه ای مجنون »کرد، یک نفر با بریدن گلوی خود دست به انتحار زد و کسانی نیز از

<sup>&</sup>lt;sup>۴۵</sup> فریدون آدمیت، (۱۳۵۷) *اندیشههای میرزا آقاخان کرمانی.* انتشارات پیام، ص۱۴۶. آدمیت در چاپ نخست کتابش، *امیرکبی*ر، ادعا کرده بود جنبش بابیه دسیسهی انگلیس و نتیجهی القائات مأمور انگلیسی، آرتور کانولی، بوده است که بعد با پیگیری و توضیحخواهی مجبتی مینوی این ادعا را پس گرفت.

۴۶ هما ناطق، (۱۹۹۰) *ایران در راهیابی فرهنگی ۱۸۳۴ ـ ۱۸۴۸*. انتشارات خاوران، ص۷۱.

ابن معرکهی «رسوایی و هرزگی» یا به فرار گذاشتند که تهماندهی ایمان خود را نجات دهند. ۲۷ عجب نیست که لسان الملک سپهر، وقایع نگار دربار ناصری، صحنه را به گونهای دیگر و بالذتی شهوی چنین وصف می کند که وقتی طاهره بر منبر رفت و برقع از رخ برکشید، «... حقاکه روی چون قمر و زلفی چون مشک ازفر نمایان شد. پس مریدان شمع او را پروانه گشتند... لبهای او را که بر یاقوت رمانی افسوس می کرد، بوسه می زدند و پستان های او را که بر نار بستان دریغ میخورد، چهره میسودند». ۴۸ این نیز گفتنی است که سالها بعد از واقعهی بدشت، میر زایحیی ازل، برادر بهاءالله، در گفت و گو با ادوار دبراون منکر کشف حجاب طاهره میشود و کناررفتن روسری او را اتفاقی و در اثر شور و هیجان سخن گویی ذکر می کند؛ آنطور که هربار روسری کنار می رفته، طاهره آن را باز بر سر خود می کشیده است. ۴۹ اما این حرکت طاهره نه بی سابقه بود و نه اتفاقي. نقل است كه پيشتر هم در مجالس خودي «احباب»، حجاب از سر برمی گرفت و در حضور اغیار آن را بر سر می کرد. ۵۰ پرسش این است که در درون این زن جوان از آن اتاق در طبقهی دوم خانهی پدری در قزوین تا دشت بدشت چه اتفاقی افتاده بود؟ اگر بگوییم این اتفاق شنیدن دعوت باب به آیینی دیگر بود، با پرسشی دیگر روبهرو میشویم که این ذات «غمزده» در وجود باب چهچیزی را نادیده دیده بود و در دعوت او ناخوانده خوانده بود که ميسرايد:۵۱

۴۷ میرزا جانی کاشانی، نقطةالکاف، بهنقل از فشاهی، ص۷۲.

۴۸ ایران در راهیابی فرهنگی ۱۸۳۴ ـ ۱۸۴۸ ، ص۷۱، به نقل از ناسخ التواریخ.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Negar Mottahedeh, 'The Unveiling of the Babi Poetess Qurrat al-'Ayn Tahirih in the Gardens of Badash'.

<sup>&</sup>lt;sup>۵۰</sup> «رسالهی محمد مصطفی ابن شبل کاظمی» در چهار رسالهی تاریخی دربارهی طاهره قرةالعین، ص۲۳.

<sup>&</sup>lt;sup>۵۱</sup> در روایات این هم آمده است که طاهره تنها با خواندن تفسیر سورهی یوسف بهقلم باب بود که به او گروید. بعضی این رویداد را در کربلا و بعضی در قزوین میدانند.

## پی خوان دعوت عشق او همه شب زخیل کروبیان رسد این صفیر مهیمنی که گروه غمزده الصلا

می توان با عباس امانت موافق بود که بعدها و با آشنایی بیشتر با نوشته های باب آنچه طاهره را شیفته کرد، برخاستن تخالف های معمول میان نظر و عمل، ظاهر و باطن، و خاص و عام... در سخنان باب بود. آما از این نظر تنها طاهره نبود و بسیار کسانی دیگر نیز مجذوب سخنان باب شده بودند. شیفتگی طاهره را به همین حد نمی توان فرو کاست. به پرسشی برگردیم که به نظر سخت تر از آن می رسد که منابع تاریخی و تحلیلی حتی به صورت تاریخ عقاید و نه صرفا شرح علی رویدادها کوشیده اند برای آن پاسخی پیدا کنند. پاسخ به این پرسش به ویژه از آن رو سخت تر می شود که از دل آن پرسش دیگری سر برمی آورد: اینکه به ویژه از آن رو سخت تر می شود که از دل آن پرسش دیگری سر برمی آورد: اینکه عصر (افق یا اساس دانستگی های یک عصر که مبنای شناخت آن را از هرچیز در زمان حال آن عصر تشکیل می دهد) قدمی فراتر گذاشته باشد؟ این سخنی به گزاف نیست اگر بگوییم طاهره حتی پیش از خود باب و با شدت و صراحتی بیش از او به بایست فسخ بی درنگ شریعت کهنه پی برده بود. آم

<sup>52</sup> Apocalyptic Islam, p. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>۵۳</sup> رجوع کنید به نظر شیخ کاظم سمندر که در شرححال طاهره مینویسد که او فسخ شرع قرآن را از جمیع یا از اغلب اهل بیان زودتر دریافته بود: جمیع یا از اغلب اهل بیان زودتر دریافته بود: چهار رسالهی تاریخی دربارهی طاهره قرةالعین، ص۴۹.

## آغازی دیگر

در ملتقای دو افق، افقی راکه «سنت» بسته نگاه می داشت و افقی که «بدعت» زمانه برمی گشود، طاهره چه چشم اندازی را در پیش چشم خود می دید که می سرود:

هان صبح هدی فرمود آغاز تنفس روشن همه عالم شد ز آفاق و زانفس

و چنین به اهل زمانه خطاب می کرد که:

هان سال نو و حیات تازه است ای مرده ی لاش پار برخیز!

به یاد آوریم این گفته را از ارنست بلوخ (Ernest Bloch) در کتابش به نام آتئیسم در مسیحیت که «مسیانیسم (موعودگرایی) راز سرخ هر انقلابی است». در اینجا می گوییم که در پرداختن به جنبش بابی ما با پدیدهای باژگون روبه روبه روییم: مسیانیسمی که انقلاب راز سرخ آن بود. به تاریخنگاری های معاصر برگردیم. بانگاهی گذرا به پارهای از آنها (بررسی مفصلشان از موضوع این نوشته خارج است) می توان گفت که در هر دو جریان اصلی آنچه کموبیش مشترک می نماید، تصوری از یک «تداوم» در سیر علّی رویدادها و جریان های تاریخی است. در این تداوم ویژگی های یکه و یکتایی یک رخداد کمتر دیده می شود یا اصلاً به دیده نمی آید. لازمه ی این تصور، پنداشتی از ماهیتی تغییرناپذیر و همواره یکسان با خود برای سوژه (ذهنیت انسانی) در درازنای اعصار و قرون است. از سوی دیگر، این رویکردگاه با نادیدهانگاشتن افق معرفتی یک عصر برداشتی اکنونی و نازمان مند (متعدان (ماهیتی تحول تاریخی به دست برداشتی اکنونی و نازمان مند (مترقی) (ا از یک تحول تاریخی به دست می دهد. چنین است که مثلاً می خوانیم جنبش بابی فاقد مضامین «مترقی»

بود، و شگفتانگیزتر اینکه حرکت طاهره در بدشت حرکتی زودهنگام تلقی می شود. <sup>۱۵</sup> در سالهای اخیر در تحلیلی جامعه شناختی و به اصطلاح «در زمانی»، پژوهشگرانی باگردآوری دادههای تاریخی به این نتیجه می رسند که جنبش بابی اگرچه «در قلب کشور شیعی» ایران رخ داد، اما عاری از تعلقات عاطفی سرزمینی بود و می افزایند هیچ شاهد و مدرک قانع کننده ای در دست نیست که گرایش «ناسیونالیستی» این جنبش را نشان دهد. <sup>۱۵۵</sup> گویی که ما خوانندگان کنجکاو امروز تاکنون بر این تصور بوده ایم که بابیان او ایل با علاقه و پیگیرانه روزنامه ها و شبنامه های منتشر شده در استانبول و باکو یا شعرهای میهنی عارف را می خوانده اند و دچار هیجان های ناسیونالیستی می شده اند!

بر تصور تداوم پیش گفته باید مسئله ی دوره بندی تاریخی را نیز بیفزاییم. مورخان مارکس گرا، چنان که اشاره شد، در چهارچوب روش «ماتریالیسم تاریخی» جنبش بابی را ادامه ی جنبشهای دوران فئودالی در شب تاریک قرون وسطای ایرانی شرح داده اند. این دوره بندی برگرفته از الگوی مورخان روس بود که برداشتی از دوره بندی مارکس از تاریخ اروپایی را در تحلیل صورت بندی های تاریخی جوامع شرقی اساس کار خود قرار داده بودند. رد این دیدگاه به معنای باور داشت به گونه ای معنویت (ایدئالیسم) تاریخی در برابر مادی گرایی تاریخی نیست، بلکه از آن روست که ما نمی توانیم فراساختار را یکپارچه با فروساخت آن (شیوه های تولید و مبادله) در هر لحظه ی تاریخی منطبق سازیم و توضیح دهیم، تنها مگر آنکه با دوگانه سازی مادی/معنوی

۵۴ واپسین جنبش قرونوسطایی در دوران فئودال، ص۱۴۶.

<sup>55</sup> Moojan Momen and Peter Smith, (1986) 'The Bábí Movement: A Resource Mobilization Perspective', *In Iran: Studies in Bábí and Bahá'í History*. Los Angeles: Kalimat Press, pp. 33-93.

لاشهی پار ۸۸

(آرمانی یا ideal) یکسره ساحت مادی را تعیین کننده دانسته و بهاصطلاح، همهی وزن را روی یک کفه از دو کفهی دیالکتیک واقعهی تاریخی قرار داده باشیم. آموزههای مارکس دراین باره هشداردهنده است که در تعارض با بر داشت سطحی انگلس (و بعدها لنین) این دوگانهسازی برتری دهنده را خو د نشانی از آگاهی کاذب تاریخی قلمداد می کند. اشکال دیگر این نظریه، تعمیم نهفته در آن است. دورهبندی تاریخی اروپایی را نمیتوان با ادوار تاریخی کشوری در شرق همچون ایران یکسان و همانند دانست. قرون وسطای ایرانی، برعکس ارویا، بعد از عصر روشنگری آن (فردوسی، رازی، خیام و...) رخ داده بود. آری، بر این شب دراز قرون وسطایی و لازمهی آن انحطاط اندیشه و فرهنگ، سالیانی دراز و خونبار می گذشت، اما انسان ایرانی هنوز بهیمهای فاقد حافظه نشده بود. نزدیکترین خاطرهاش خاطرهی قرنها بود. ۵۶ در همین دوره که مدنظر ماست، قهوه خانه ها، این ساحات عمومی ـ بومی در کنار مساجد، مشتریان خود را داشتند و از نیمهی دوم قرن نوزدهم به بعد کارشان رونق بیشتری پیداکرده بود.۵۲ به گفتهی گوبینو، مردم عادی در این قهوهخانهها در سال سرجمع بیش از داستانهای کربلا به داستانهای شاهنامه (در فرادهش مکتوب و «شفاهی» آن) گوش فرامی دادند.<sup>۵۸</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>۵۶</sup> با وامی از این سطر شعر شاملو: نزدیک ترین خاطره ام خاطره ی قرنهاست...

<sup>۵۷</sup> نگاه کنید به: علی بلوکباشی، (۱۳۷۵) قهو *مخانههای ایران*. دفتر پژوهشهای فرهنگی.

<sup>۸۸</sup> نگاه کنید به: *رگ تاک،* ص ۱۹۹. تقسیم فرادهش کتابی و مکتوب، افزوده ی نگارنده است.

مقصود از فرادهش شفاهی، روایتهای ملهم از شاهنامه اما با پرداخت و نوآوری های خود نقالان است که با روایت مکتوب شاهنامه ی فردوسی اختلافاتی دارد. جلیل دوستخواه بخشی از این فرادهش (روایت مرشد عباس زریری اصفهانی) را گردآوری و ویراسته کرده است.

لاشهی پار ۸۹

رویکر دمارکس گرا، چنان کهاشاره شد، جنش ها و از جمله جنش مذهبی باب را در جوامع فئودال در اساس بازتابی از تضاد میان اربابان حکومتی و محلی با روستاییان نشان می دهد. جنبش باب اما تنها از بطن این تضاد سر بر نیاورده بو د. این جنبش نه فقط روستاییان فقیر ، بلکه قشر های فرودست شهری از پیشهوران و سوداگران خرد و حتی از بالاییها و نخبگان فکری را هم در یک پهنهی گستردهی جغرافیایی با خود همساز کرده بود. در میان گروندگان به این جنبش، از هر قشر و طبقهای می بینیم؛ از سلمانی دوره گردی در اصفهان که گوش و بینی او را بریدند تا خان قبیلهای در کردستان، از مجتهدی سرشناس و شاهزادهای قاجاری تا دختری روستایی از زنجان به نام زینب که پنج ماه با لباس مردانه (برای آنکه جنسیتش شناخته نشود) سنگر به سنگر با قشون حکومتی جنگید و سرانجام نیز جان بر سر این پیکار گذاشت.۵۹ خاستگاه اجتماعی خود طاهره نیز، چنان که اشاره شد، نه از طبقهی فرودست که از قشر بالایی روحانی زمان خود بود. سرکوب گسترده و خونین بابیان در یی ترور ناموفق ناصرالدين شاه نيز فقط بهدست عمال حاكميت فؤدال صورت نگرفت، بلکه این برگهی ورود به بهشت با مدیریت حکومت میان لایههای مختلف اجتماعي و بهميل اين لايهها توزيع شده بود و ملايان نيز اغتنام فرصت كرده، برای انتقام از مرتدان و قلعوقمع آنان سودها بردند. ترس حکومت از خیزش

<sup>&</sup>lt;sup>۵۹</sup> زینب ملقب به رستم علی خان، دختر شانزده ساله ی بابی که در کنار زنان و مردان هم کیش محاصره شده ی خود در زنجان در سال ۱۸۵۰ جنگید و کشته شد. دو تصویر از او در کتابی در اصل به زبان روسی به نام تاریخ بابیه، بدون نام نویسنده و مترجم، آمده است (رجوع کنید به: پیوستها). با سپاس از منوچهر بختیاری که این دو تصویر را در اختیار نگارنده گذاشتند. ایشان به نسخه ای از این کتاب دست یافته اند به خط میرزا مصطفی کاتب ازلی و با حواشی متعدی بر برگههای آن از نگاه ازلیان. این نسخه یکی از سه نسخ موجود از این کتاب است که در مجموعه ی بابیه ی ویلیام میلر در کتابخانه ی دانشگاه پرینستون نگهداری می شود.

بابیان بهویژه پس از ترور ناموفق شاه بی اساس نبود. شوقی ربانی دربارهی رویارویی حکومت با جنبش بابی که میرفت شکل قیامی گسترده و مردمی به خودگیرد، جزئیات بیشتری به دست می دهد: «وزیر اعظم برای آنکه مسئولیت اجرای این ظلم و جور لوث نشود و در آتیه، نفسی در مقام خونخواهی از شخص معینی برنیاید، کشتار مظلومان را بین طبقات و اصناف مختلفهی مملکت از شاهزادگان و رجال و وزرا و رؤسای دربار و نمایندگان علما و کسبه و تجار و قوای سواره و پیاده تقسیم نمود و هر دسته را به قتل و شهادت دستهی مخصوصی بگماشت. حتی برای مقام سلطنت نیز سهمی معین گر دید تا در این قیام عمومی مشارکت جوید ولی شاه برای حفظ شئون تاجوتخت، اجرای آن را به دست خویش نیسندید و به پیشکار و رئیس اندرون خویش محول ساخت تا وی از طرف سلطان به این امر مباشرت ورزد.» ۶۰ توحش و خشونت این کشتار یا به گفتهی ناظری خارجی «این نمایش عجیب»، در واقع تذکری به مردم موافق یا مخالف با آرای باب بود. بدین معنا که «... قدعَلَم کردن در برابر نظم موجود چه عواقبی دارد\_ درس عبرتی که هم اخطار و هم انتقام در آن مستتر بود». او در این کشتار که به قتل عام مزد کیان در عهد ساسانی و نقطویون در زمان شاهعباس صفوی می مانست، قربانیان هیچ کدام از باور خود برنگشتند و حتی آنگاه که برای عبرت مردم تنهای نیمهجان آنها را در گذرگاهها می گرداندند و در واقع زجرکش می کردند، سرافراز و شادمان در برابر مرگی نزدیک که آن را شهادتی پرجلال میانگاشتند، شاه را دشنام مىدادند. ٢٦ اكنون مى پرسىم كه چرا نبايد با فاضل غيبى موافق باشيم كه جنبش

<sup>&</sup>lt;sup>۶۹</sup> شوقی ربانی، قرن بدیع، ترجمه ی نصرالله مودت، مؤسسه ی معارف بهائی (۱۹۹۲)، ص۱۵۴. <sup>۶۹</sup> عباس امانت، (۱۳۸۳) قبله ی عالم، ترجمه ی حسن کامشاد، تهران: نشر کارنامه، ص۲۹۴.

<sup>&</sup>lt;sup>۶۹</sup> همان، ص۲۹۶، بهنقل از گزارش دالگورکی.

بابی با ویژگیهایش نخستین یا طلایهی نخستین جنبش ملی ایرانی در برابر نظم موجود بوده است؟ قتل طاهره در ادامهی همین سرکوب بابیان و اندکی دیرتر انجام گرفت.

از آموزههای مارکس است که روح دینی (اگر به روح باور داشته باشیم) نه چیزی در خود و تغییرناپذیر، بلکه برایندی از مناسبات اجتماعی انسانهاست. در اجتماع بدشت تنها این «راز خانوادهی آسمانی» نبود که آشکار شد، بلکه طاهره با حرکت خود ارکان «خانوادهی زمینی» را در «نظر» و در «عمل» به لرزه انداخته بو د.۶۶

دیگر ننشیند شیخ بر مسند تزویر
دیگر نشود مسجد دکان تقدس
ببریده شود رشتهی تحت الحنک از دم
نه شیخ به جا ماند نه زرق و تدلس
آرام شود دهر ز اوهام و خرافات
آسوده شود خلق ز تخییل و توسس

درسخنان طاهره نه تنها شریعت موجود که مالکیت خصوصی نیز منسوخ و روستاییان و شهریان از پرداخت مالیاتهای سنگین مالکانه و حکومتی معاف اعلام شده بودند. ۴۵ این حرکت در حد تعطیل نماز و روزه باز نمی ایستاد و این را دربار و وزیر مصلح آن، امیرکبیر، و نیز عاملان حکومت در ولایات به روشنی دریافته بودند. در ادامه ی شعر طاهره می خوانیم:

۶۳ رگ تاک، ص۱۷۲.

<sup>&</sup>lt;sup>۶۴</sup> کارل مارکس، تزه*ای فوئرباخ.* دو اصطلاح «راز خانوادهی آسمانی» و «خانوادهی زمینی» برگرفته از همین متن است.

۶۵ واپسین جنبش قرونوسطایی در دوران فئودال، ص۱۲۰.

> محکوم شود ظلم بهبازوی مساوات معدوم شود جهل زنیروی تفرّس گسترده شود در همه جا فرش عدالت افشانده شود در همه جا تخم تونس

> > تا آنجاکه در بیت آخر می گوید:

مرفوع شود حكم خلاف از همه آفاق تبديل شود اصل تباين به تجانس

از سوی دیگر، میبینیم که هم نگرش مارکس گرا و نیز پارهای دیدگاه ها در تاریخنگاری دانشگاهی در پر داختن به جنبش بایی همچون دنبالهی جنبش های بدعت آمیز ایرانیان، تضاد بنیادی دیگری را نادیده گذاشته اند که ما در اینجا تضاد شهر ايراني با بيابان نام مينهيم: بيابان همچون مَجازي از ساكنان بيابان، اقوام بیابانگردی که از عرب و غُز و مغول در درازای سدهها بر واحههای تمدنی مردمان ایرانی تاختند، کتابخانهها و کشتزارهایشان را سوزاندند و نابود کردند و از سرهای بریدهشان مناره ساختند. از میان آنان تنها قوم عرب مسلم بود که کتابی را با فرامینش بهزبانی بیگانه بر باشندگان شهر و روستای ایرانی به ضرب شمشیر تحمیل کرد. قیامها و شورشهای ایرانی را از سلطهی اعراب بدین سواز قرامطه و شعوبی تا نهضتهای حروفی و نقطوی در سدههای اخیر فقط نمى توان در قالب تضاد دوران فئودال يا صرف بدعت مذهبي توضيح داد. این قیامها و خیزشها ایستادگی در برابر بیابان نیز بود، بیابان بهمعنای زبان و قانونی بیگانه که بر شهر ایرانی سلطه یافته بود. اینها حرکتهایی بودند برای بازیافتن خود مغلوب از یکسو و در جستوجوی زبانی (زبان بهمفهوم کل نظام نمادین) که از آن خود بود و از سوی دیگر، خودی کردن زبان و قانونی که

از آن خود نبود. بازتابهای این کوشش هزارساله را می توان در نوزایی زبان پارسی در خراسان و فرادهش ادب فارسی از فردوسی و پس آنگاه، جریانهای صوفیانه و عارفانه تا ذهن و زبان محمود یسیخانی، شاعر نقطوی عصر تیموری، پی گرفت. در بیت آخر شعر طاهره آیا «تباین» را نمی توان به بیگانگی ذهنیت ایرانی با خود و کوشش پیوسته ای به اشکال مختلف برای رسیدن به «تجانس»ی با خود و در خود تعبیر کرد؟ با از آن خود کردن زبان و آیینی که از آن خود او نبود؟ دو واژهي تجانس و تباين البته در معاني قاموسي خود بر اين تنش در کنه این سخن شعری دلالت ندارند اما از زبان این شعر می توان چیزی را شنید که آن را نمی گوید. رفع «خلاف از همهی آفاق» بیانگر تأکیدی بر همین نکتهی نهفته است، درافتادن با خلافی که از آغاز سلطهی فرهنگی قاهر و بیگانه در کار و جهان او افتاده بود. طاهره این کار را با آشکارکردن حقیقتی دیگر، حقیقتی که از آن خود می پنداشت، ممکن می دانست و این حقیقت را در عمل به خود این حقیقت می جست: «حالا وقت روایات نیست، وقت آیات بيّنات است، وقت استقامت است، وقت هتك استار اوهام است. عمل لازم است، عمل! ه

در انگارهای از یک تداوم تاریخی دیگر، تاریخنگاریهای دیگری را میبینیم که جنبش باب را در قالب دوگانهی «سنت» ـ «بدعت» و در ادامهی نهضتهای موعودگرا و در چهارچوب نظریِ آخرالزمانیِ شیعیِ امامیه بر رسیدهاند. از این نگاه، جنبش بابی دنبالهی بلافصل جنبش شیخی میبود که کربن آن را بازگشتی به شیعه گرایی اولیه می دانست. اما می دانیم که گفتمان بابی پایان عصر «غیبت» را آشکارا اعلام می کرد. این حرکت را نمی توان دربست

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> «رسالهی عبدالبهاء» در *چهار رسالهی تاریخی دربارهی طاهره قرةالعین،* ص۸۲.

دنبالهی موعودگرایی (مسیانیسم) شیخی دانست. تا آنجاکه به عقاید شیخ احمد احسابی بر می گردد، او بر آن نبود که مکتبی را در برابر شبعه گرایی بنیاد نهدو در تأملات شخص خود، به گفتهی کربن، می کوشید که با «وفاداری کامل به تعلیمات حکمی امامان شیعی اثنی عشری، خو د را از دیگر ان ممتاز نماید». ۴۲ در برابر، مکتب بایی خبر از ظهوری دیگر و دور دیگری را می داد که شیعیان در پایان هزاره انتظار آن را می کشیدند. دربارهی طاهره مشکل بتوان گفت که گرایش او در آغاز به مکتب بایی تا چه حد ریشه در انتظارات موعودگرایانهی وي داشت. طاهره هنوز نوشتههاي باب را نخوانده بود. بعدها با خواندن آنها بود که در باب، تجسم عینی یا تجسد قابل رؤیتی از «ظهور»ی موعود را دید.<sup>۸</sup>۶ این ظهور، این آشکارگی حقیقت غایب، حرکتی بودکه از نگاه او زمان حال را از گذشته میبرید. درک این آشکارگی «راز رازها»، برای طاهره یک شهود بود و شهودی که عقل نیز آن را میپذیرفت. ۹۰ در تاریخنگاری های اخیر آکادمیک همچنین می خوانیم که مکتب بابی در اساس الهیاتی خود، بازگشتی به «میثاق» بهمعنای تجدید عهد با علی و فاطمه و فرزندانشان از «بلیٰ» گویان نخستین به خطاب «الستُ بربكم؟» با اصل «ولايت» مي بود و از اين نظر طاهره را بايد تجسمي از فاطمه، دخت پيامبر، دانست. از اين رويكرد، طاهره نقش فاطمه را ایفا نمی کرد، خو د فاطمه بو د. ۲۱ البته میان این دو چهرهی تاریخی هیچ شباهتی

۶۷ تاریخ فلسفهی اسلامی (در باب شیخیه)

<sup>68</sup> Resurrection and Renewal, pp. 301-302.

<sup>69</sup> Ibid.

۷۰ خطاب یا بانگ الست برگرفته از قرآن، سورهی اعراف، آیهی ۱۷۲.

<sup>71</sup> Todd Lawson, (2001) 'The Authority of the Feminine and Fatima's Place in an Early Work by the Bab', in Linda Walbridge, (ed.) *The Most Learned of the Ahia: The Institution of the Marja Taqlid.* pp. 94-127.

را مگر در خیال پردازی خود پژوهشگر نمی توان یافت. حتی در ادبیات بهائی این همانندیِ فاطمه، دختر پیامبر، را با بهیه خانم (ورقه ی علیا)، دختر بها الله، می بینیم و نه با طاهره قرةالعین. ۲۳ گذشته از این، حتی اگر در شعر طاهره اشارهای به «الست» آمده باشد، به مفهوم لحظه ی خاستگاهی آغاز همه چیز، چرا باید آن را در قالب مفهوم پردازی های متألهان و مفسران متشرع محدود کنیم و نه حتی آن گونه که در نگرش های صوفیانه بازتاب یافته است یا در شعر حافظ؟ ما در این نگرش در تاریخ نگاری با تناقضی روبه رو می شویم، به این صورت که جنبش بابی هم زمان، هم از سرگیری و تحقق گذشته و هم گسستی است از آن. هم بازگشتی به یک گذشته است، هم فراگذشتی از آن گذشته. پرسش این است که در از سرگیریِ گذشته، این بدعت چه نسبتی را با گذشته و به سخن دقیق تر با آن لحظه ی خاستگاهیِ خدشه ناپذیر و روح فرازمانی و فراجهانی سنت برقرار می کند که بتواند از آن فرابگذرد؟ چه فاصلهای از آن فراجهانیِ سنت برقرار می کند که بتواند از آن فرابگذرد؟ چه فاصلهای از آن می گفت بر سرگردانی ما می افزایند.

در این میان، به نگرش دیگری نیز باید اشاره کرد که چنین می نماید یا این انتظار را برمی انگیزد که می کوشد از طاهره و حرکت او در بدشت خوانشی دیگر و متفاوت با خوانش های متعارف تاریخ نگاری آکادمیک به دست دهد. در نهایت اما و اگرچه به شیوه و زبانی دیگر، به همان نتیجه ای می رسد که لاوسون رسیده است. این نگرش نیز جنبش باب راکوششی برای بازگردانیدن (re-enactment) «گذشتهی آرمانی» شیعه می خواند، هم در آن حال که آن را حرکتی روبه آینده می بیند. ۲۲ از آنجا که این پژوهشگر در جستار خود به ویژه به

۷۲ نگاه کنید به: حضرت طاهره، ص۷۵.

<sup>73 &#</sup>x27;The Unveiling of the Babi Poetess Qurrat al-'Ayn Tahirih in the Gardens of Badasht'.

حرکت طاهره پر داخته است، جا دارد در اینجا بر نظر او درنگی کنیم. دیدگاه او که در روش، برگرفته از فوکو و تاریخنگاری اثرمند اوست (effective history)، به زمینه و ملازمات گفتمانی رخداد بدشت می پردازد و حرکت سنت شکنانهی طاهره را حرکتی توصیف می کند که تحمیل ساختار گفتمان اسلامی بر فضا (بدشت همچون باغ) را به پرسش می گیرد و نیز آن «وحدت همگنی» که منبع اقتدار این گفتمان در تفکیک فضاها از جمله باغ به خصوصی عمومی است. از این نظر، طاهره با برداشتن حجاب خود این تفکیک را زیر پاگذاشته بود. اگر یکی از ویژگیهای شیوهی تاریخنگاری اثرمند را خوانش دقیق پارهها و جزئیات مغفولماندهی ملازم یک رخداد تاریخی بدانیم، ۲۰خوانش این پژوهشگر از باغ ایرانی با پیشینهی اسلامی، نه «باغ» ایرانی بهمفهوم اخص کلمه است و نه آن «آفریدهی کهن شگفتانگیز» ذوق ایرانی که فوکو آن را در مقولهی «دگر جا» (heterotopia) در جستار خو د «از فضاهای دیگر » گنجانده است. میان باغ ایرانی «فردوس» و «جنت» در گفتمان اسلامی اگر هم بتوان نسبتی برقرار کرد، این نسبت برعکس آن چیزی است که پژوهشگر مذکور پنداشته است.۵۷ هر باغی مصداق باغ آرمانی ایرانی و «دگرجا»ی فوکویی نمی تواند باشد. به نظر مى آيد كه تصور نگار متحده از بدشت همچون باغ، ملهم از مَجازي كلامي است كه سالها بعد از رخداد بدشت، عبدالبهاء در توصيف خو د از آن مكان به کار برده است، آنجاکه می گوید: «میدانی در وسط آب روان از یمین و یسار و

۷۴ با نگاهی به فوکو در اینجا:

<sup>&#</sup>x27;Nietzsche, Geneology, History' in *Foucault Reader*, pp. 76-100.

<sup>۷۵</sup> من در جای دیگر به باغ ایرانی پرداختهام و از نگاه فوکو به باغ ایرانی نیز یاد کردهام. نگاه کنید به: در حضرت راز وطن.

خلف سه باغ غبطهی روضهی رضوان...». ۷۶ این باغها راکه در کنار روستایی دورافتاده برای اسکان سران جنبش اجاره کرده بودند، مشکل بتوان باغ ایرانی نمونهوار دانست. آنها باغهای میوه بودند با ساختمانی مسکونی ساده در میان که معمولاً به شهری ها برای اقامت موقت اجاره می دادند. دیگر شرکت کنندگان در محوطهی میدان چادر زده بودند. میتوان گفت که عبدالبهاء بهقاعدهی شرف المكان بالمكين بهمجاز اين سه باغ را حتى از روضهى رضوان برتر توصیف کرده است و ربطی به واقعیت مکانی آنها ندارد. نکته ی دیگر اینکه، چنان که گفتهاند، سخنرانی طاهره نه در هیچیک از این باغها، که در محوطهی بیرونی آنها صورت گرفت. روایت گوبینو را می توان تأییدی بر این نظر دانست که می گوید: «... با عجله تخت بلندی در بیابانی در مجاورت دهکده با چوب و تخته بر یا ساخته و آن را با فرش و یارچه تزیین نمودند. قرةالعین از منزل بهطرف بیابان آمد و چهارزانو روی تخت جلوس کرد، در صورتی که تمام پیروان فداکار او بنا به رسم معمول ایرانیان، در مقابل او ایستاده یا نشسته بو دند.» اهمیت حرکت طاهره را اینجا دلخواهانه و در عالم خیال نمی توان با ویژگیهای محل وقوع آن توضیح داد، اهمیت آن را در خود گفتمانی که طاهره پیش نهاد همچون یک گسست می توان دید، چنان که از گفتههای او در این گردهمایی که نقل شده برمی آید: «... رستاخیزی اگر هست همینجا و هماکنون است که خود باید به پاکنیم.» این سخن را زنی بر زبان آورده بودکه «چیز دیگری از ظهور باب انتظار داشت که مردان نداشتند. آسیبدیده و در

۷۶ «رسالهی عبدالبهاء در شرح حال طاهره» در *چهار رسالهی تاریخی دربارهی طاهره قرةالعین،* ص۸۲.

۷۷ مذاهب و فلسفه در آسیای وسطا، ص۱۵۲.

لاشهی پار ۸۸

خفقان، جور دیگری میبیند و جور دیگری میخواهد». "آیا نمی توان کل این گفتمان و بازتابهای آن را در شعر طاهره، چنان که بدان خواهیم پرداخت، در چند کلمه فشرده کنیم: اشتیاقی سرکش برای گسستن از همه ی آنچه تا کنون بوده است و آغاز کردن چیزی دیگر، حرکتی نو؟

در گنجانیدن جنبش باب در چهارچوب موعودگرایی شیعی ما باید همچون تاریخنگاران یادشده، خاستگاهی معین و همخوان با خود را در برههای از زمان، در سرآغاز هزاره، برای این جریان، مقدر و معلوم بدانیم و برای اذهان گرونده بدان، ماهیتی جامد و ورای زمان و جهان قائل شویم. اما مشکل که چنین لحظهی آغازینی در سیر تحول اندیشهی موعودگرایی (مسیانیسم) ایرانی پیدا شود تا بتوان آن را در شیعه گرایی خلاصه نمود. در سدههای استیلای اسلام، تاریخ ایران، تاریخ بدعتها و ارتدادهاست و همه را نمی توان یکپارچه موعودگرا نامید. به گفته ی ادوارد براون، هیچ ملتی از میان ملل مسلمان، همچون ایرانیان نحلهها و فرقههای دینی پدید نیاورده است. ۲۹ با کمرنگ کردن ویژگیهای ناهمگون و گسستگی و پراکندگیهای این بدعتها و ارتدادهاست که می توان پیوستگی ای را برای فقط یک جریان برجسته نمود. سرکوبی این جریانها از شعوبی و قرمطی تا بابی و نهفقط گفتمان موعودگرا، نشان از ریشهداربودنشان در ژرفای ذهنیت ایرانی دارد. به یاد آوریم که تا پیش از صفویه مردم ایران یکسره شیعه نبودند و از اسطورهی مهدی پاکربلا آنچنان که در ادبیات شیعی از آن زمان به بعد ساخته و پر داخته شده، نشانی در ادبیات كانوني ايران (فردوسي، حافظ و...) نميتوان يافت. تا پيش از بهاصطلاح «فتنهی باب» جشن میلاد امام زمان را با آن شکوه و جلال امروزین جشن

<sup>&</sup>lt;sup>۷۸</sup> ادوارد براون در «طاهره و آزادی در اسارت»، *باب؛ دویست سال بعد، ص*۹۱. <sup>۷۹</sup> برگرفته از: عبدالحسین زرینکوب، (۱۳۷۹) «نهضتهای ایرانی»، *از چیزهای دیگر،* نشر سخن، ص۱۶۰.

لاشهى پار لاشهى بار

نمی گرفتند، آن گونه که در تصورات آل احمد، رشک نوروز توصیف شده است. این جشن به گواهی تاریخ، یادآوری زادروز کسی است که هرگز متولد نشده و در واقع جشن پیروزی ملایان بر مرتدان بابی بوده است. در عصر تیموری و در بحبوحهی تعصب ورزی نودینان غز و ترک و مغول، عمادالدین نسیمی، شاعر حروفی که برای حفظ جان خود در «صور پراکنده» سخن می گفت، بر این باور بود که:

ماییم و به غیر ماکس نیست در شیب و فراز و زیر و بالا

هم از اوست این بیت شگفتانگیز در زمان خود:

ذات اشیا را حیات جاودان از نطق ماست ز آنکه ما نطق ایم و حی و جاودان ما بوده ایم

در ادبیات جنبش پسیخانی از زبان محمود که او را در تیزاب افکندند، میخوانیم که خود را نه ادامهی گذشته، که بازتابی از دوری دیگر، دورِ عجم در برابر دور عرب، میخواند:

رسید نوبت رندان عاقبت محمود گذشت آنکه عرب طعنه بر عجم می زد

و هم از اوست:

از محمد گریز در محمود کاندر آن کاست، اندرین افزود<sup>. ۸</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>۸۰</sup> با نگاهی به: علی میرفطرس، (۱۳۵۶) جنب*ش حروفیه و نهضت پسیخیان.* نشر بامداد. در این کتاب، میرفطرس با همان روش طبری و فشاهی، به این دو جنبش پرداخته است.

روایتی هست درباره ی باب که حتی اگر برساخته باشد، همچون بسیاری از روایات دیگر از این نوع، خود نشانی از گرایشی در عصر او به روی گردانی از عربی و روی آوری به زبان فارسی دارد. نقل است که در طفولیت وقتی معلم از او خواسته بود تا جملهی اول قرآن را بخواند، باب پاسخ داده بود: «من تا معنای این جمله را ندانم آن را نمی خوانم. «۸۱ در همان دوره، یغمای جندقی در نامهنگاریهایش به نوشتن فارسی روی آورده بود. خواست پالایش فارسی از لغات عربی سالها پیش از کسروی و فرهنگستان دورهی رضاشاه شکل گرفته بود. پیشینه ی این رویکر د را می توان از سده های نخستین استیلای اسلام بر ایران پی گرفت؛ زمانی که مردم بخارا بدین شرط حاضر به پذیرش اسلام شدند که نماز خود را بهفارسی بخوانند یا آنگاه که ابوحنیفهی کابلی (ترمذی یا نسایی)، فقیه و متکلم سنی (درگذشته در سال ۱۵۰ق)، در کوفه فتوا به خواندن نماز بهفارسی داد. فارسی زبانان پیوسته نص مقدس را بهزبانی دیگر خواندهاند. مایهی اغلب تفسیرهای ایرانی از قرآن در واقع ترجمهی این متن به زبان خود بوده است. حتى آنان سدهها پيش از اروپاييان نص مقدس را به زبان خودشان برگرداندند. خوانش کلام الهی به زبان اصلی نه برای فهم پیام آن، که برای ارتباط با مبدأ پیام آن بوده است. در تلاوت قرآن به صوت خوش این ارتباط با مبدأ صدور سخن با موسيقي نيز همراه شده است.٨٢ در اينجا بايد گفت نه در ایام طفولیت، که در شکفتگی ذهن جوانش، از طاهره نقل شده که در برخورد با آن «نص» بیگانه به یکی از بستگانش می نویسد: «نوشته بو دی که تفسیر مبارک (باب) نامربوط به هم می باشد. ای مسکین، به همان نظری

۸۱ رگ تاک، ص۱۵۵.

<sup>&</sup>lt;sup>۸۲</sup> نگاه کنید به: در حضرت راز وطن، بههمین قلم. آنجا این نوع ارتباط پارسی زبانان ایرانی را با متن عربی قرآن در مقوله ی ارتباطی یا کوبسنی phatic function جای داده ام.

که به تفسیر نگریسته ای به قرآن بنگر! ... ببین که چه مقدار آیات نامربوط به هم می باشد. »۲۸ طاهره درست بر آن ویژگی بی انسجامی سخن قرآنی انگشت گذاشته بود که تاکنون نه از نگاه بلاغی و نه از نگاه کلامی، مفسرین مسلمان توجیهی معقول و پذیرفتنی برای آن پیدا نکرده اند. می توان با این نظر عباس امانت موافق بود که خوانش باب، و طاهره نیز، از متن قرآن به نحوی به خوانشی باطنی گرایش داشته است، اما باید بر این نظر افزود که طاهره در جست و جوی خوانشی دیگر بود که او خود در سخنانش از آن همچون خواندن «باطن باطن» یاد می کند. ۸۴

در پرداختن به طاهره و در دوگانهسازیِ سنت/بدعت، کفهی سنت (گذشتهی آرمانیِ اسلام، بازگشت به اصل و لایت و غیره) در بعضی پژوهشهای دانشگاهی بر کفهی «بدعت» می چربد و تأکید بر آن بیشتر احاطه ی پژوهشگر بر معارف آن سنت را به رخ می کشد تا آوردن تحلیلی مشخص از ابعاد ذهنیتیِ یک بدعت و در اینجا بدعتی به نام طاهره همچون نمونهای از گسست از آن سنت. بدعت، هم به مفهوم مذهبی و هم به مفهوم ادبی (ابداع)، گسستی از گذشته است. اما این بدعت نمی تواند یکسره خود را از گذشته رهاکند. برای خوانش تناقضهایی که مثلاً در تفاسیر یا رسالات طاهره و خود باب از این نظر می بینیم (به صورت گسست های در عین پیوست)، سخنی از مارکس برای ما راهگشاست: در هر بدعتی این آدمها نیستند که شرایط را خود انتخاب کرده باشند، بلکه در شرایطی از پیش داده شده، بار سنت نسل های پیشین

۸۳ اسدالله اضل مازندرانی، ظهورالحق، برگرفته از: رگ تاک، ص۱۷۸.

<sup>&</sup>lt;sup>۸۴</sup> طاهره، *رسالهی اشراق ربانی،* صص۲۱ ـ ۲۳. و نیز اشارهی او به علمی که از باطن لوح اخذ می شود (ص۲۵).

«با تمامی وزن خود بر اذهان آنان سنگینی می کند». « و نه عجب که باز هم به گفته ی مارکس، از «ارواح گذشته» یاری طلب می کنند؛ شعارهایشان را به وام می گیرند و به زبان عاریه ای آنان سخن می گویند. می گویند. می سوت است که «لوتر نقاب پولس حواری را به چهره می زند» و باب در کسوت امام غایب ظاهر می شود. به همین دلیل است که نمی توان این انتظار را از باب و تا حدی از طاهره، به ویژه در مکتوبات منثورش داشت، چراکه آنچه را می خواسته اند، به زبان خود ننوشته اند. عربی نویسی های باب و طاهره که در واقع حفاظی برای آنان در برابر متشرعین و بخشی از استدلال آنها در حقانیت دعوی خود بود، همان زبان عاریه ای به تعبیر مارکس و به دلایلی زبان شناختی همچون زبان مصطلح خود ملایان، نوعی عربی مکتوب لهجه دار بود.

ذهنیت طاهره را می توان برایندی دانست از تنشی میان دو نیروی گسستن و ماندن. تن سرکشش او را به سویی می کشید و سلاسل روح به سویی دیگر. ناهمخوانی این ذهنیت شوریده با هنجارهای روزگارش نیز از همین تنش، مایه می گیرد. این همان ناهمخوانی ای است که کسروی که هرگز شعر نمی فهمید، از آن با واژه ی «دیوانگی» یاد می کند؛ آنجا که می گوید: «چه بوده است داستان باب که این زن را بدین سان دیوانه گردانید؟ » می پرسیم در تقابل با کدام عقل کسروی این دیوانگی را تعریف کرده است؟ بازتابی از همین پنداشت را، پنداشت نوعی جنون در زن را، به صورت نقصان عقل در او، در ماجرای بدشت نیز می بینیم که پیروان بابی قبول کردند با اعلام فسخ شریعت از زبان بدشت نیز می بینیم که پیروان بابی قبول کردند با اعلام فسخ شریعت از زبان

۸۵ کارل مارکس، هجدهم برومر لویی بناپارت. ترجمه ی باقر پرهام، تهران: نشر مرکز (۱۳۷۷)، ص۱۱.

۸۶ همان.

۸۷ بهائیگری.

یک زن که کسی غیر از طاهره نبود، حکم «ارتداد» بر او تعلق نمی گیرد و قرار شد برای پیشگیری از واکنشهای احتمالی، انجام این مهم را طاهره بر عهده گیرد. طاهره خود چنین استدلال کرده بود که «اجرای این امر به دست من آسان است، زیرا که در شرع اسلام هرگاه زنی کلمه ی کفر بگوید و بعد توبه کند، توبه اش قبول می شود». ۸ درست در نقطه ی مقابل این نوع نگرش اما روایتی دیگر از جنون طاهره را از زبان شاعری چیره دست و از اتفاق با اعتقادی دینی می خوانیم، در شعری از اقبال لاهوری که درباره ی طاهره سروده است:

از گناه بندهی صاحب جنون کائنات تازهای آید برون

در بخش بعدی به این ناهمخوانی با عقل زمانه یا بهسخن دیگر به این «جنون» زیبا در شعر طاهره خواهیم پرداخت.

۸۸ چهار رسالهي تاريخي دربارهي طاهره قرةالعين، ص۶۶.

## فصل سوم توسنیهای تن

توسنی کردم ندانستم همی کز کشیدن سخت تر گردد کمند \_ رابعه ی بلخی

ادبیات و تاریخ، چنان که گفته اند، دو قطب مخالف نیستند. در برابر هم آینه داریکدیگرند. در فصل پیشین و در جست و جوی چهره ی بیوگرافیکِ شاعر کوشیدیم این بازتاب متقابل شعر طاهره و تاریخ دوران او را نشان دهیم. در اینجا بار دیگر آن گزاره ی شرطی آرزویی را در شعر او یادآور می شویم: «اگر به باد دهم زلف عنبرآسا را...» و می پرسیم که در این تغزل کوتاه چه اتفاقی افتاده است؟ در یک کلام پاسخ این است که سوژه ی سخن گو در این شعر یک زن است و بر جنسیت و تنانگی زیبای خود همچون یک زن، اِشعار دارد و این اشعار را بر تنِ ممنوع خود بی محابا فاش می سازد. می توان گفت اتفاقی که در این شعر افتاده، چرخشی در آگاهی زنانه یا به سخن دیگر، زایش یک سوژگی این شعر افتاده، چرخشی در آگاهی زنانه یا به سخن دیگر، زایش یک سوژگی

توسنیهای تن

دیگر و متفاوت است که بهصورت فراگشتی در شعر زنانه ی ایرانِ پیش از مدرنیسم ادبی، از صِرف بیان «خود» همچون نهادی کنش پذیر در جمله ی شعریِ رابعه ی بلخی و دیگر زنان شاعر، به بیانی از «من» همچون نهادی کنشگر و بیانگر هویتی زنانه در این شعر خود را مینمایاند.

در اینجا پرسشی بهناگزیر پیش میآید و آن اینکه آیا ما در پرداختن به طاهره همچون یک سوژگی و بهویژه همچون یک سوژگی زنانه، خوانشی نازمانمند (anachronistic) را تمهید نکردهایم؟ بهسخن دیگر و دقیق تر، آیا انتظارات اكنوني خود را بر «افق دلالي» متن شعر او تحميل نخواهيم كرد؟ هر متنی از گذشته، خوانشی بهناگزیر در حال از آن متن و در اساس، خوانشی نازمانمند خواهد بود؛ خوانشی که مدعی است متن را در بافتگان (context) واقعی تاریخی آن میخواند و بهاصطلاح آب را از سرچشمه برمیدارد، بر سرچشمهای تکیه می کند که جز روایات و متونی مکتوب از گذشته نیست. گذشته، هیچ دادهای تجربی را در اختیار نمی گذارد. در خوانش آن گزارهی شرطی آرزویی در شعر طاهره ما با انتقال من سخن گو در آن، از بافت گفتمانی (بهمفهوم زبانشناختی) به بافت گفتمان بهمعنای وسیع نظری کلمه آن را همچون یک سوژگی یا چهرهای تعریف کردیم که برخوردگاهی از گفتمانهای عصر خود است. در اینجا نمی خواهیم به جنگل انبوه تعاریف یا چهارچوبهای مفهومی در تبیین گفتمان یا سوژه وارد شویم. اما به کوتاه سخن مى توان گفت آگاهى و شكل گيرى آن به صورت سوژه، روندى تاريخى يا تاریخمند و برایندی از گفتمان هاست که همچون مجموعهای از دانستگیها، نهادها و کردارهای اجتماعی ذهن (سوژه) را در بیانی از خود در روپارویی با توسنیهای تن ۱۰۷

«عین» یاری میدهد، هم در آن حال که او را مقید میسازد و از اندیشیدن به یا بیان پارهای از موضوعات باز میدارد. ۱

مفهوم «ایدئولوژی» و نقش آن در تولید سوژه را چه در نظرات کلاسیک مارکس گرا و چه از منظر متأخران این نحلهی فکری کناری مینهیم، چرا که چنان که گفتهاند، آگاهی عرق تن نیست که فقط از جسم مادی انسان تراوش کند. در فصل پیشین تا حدی ناخوانایی رویکرد ایدئولوژیک را در تحلیل واقعیتهای تاریخی عصر طاهره نشان دادیم. از رویکرد مارکسیسم کلاسیک و بهبیان خود مارکس در سرمایه، فردیت یا سوژگیای در کار نیست، تنها «مردم»اند که در فراگشت مناسبات اجتماعی نقش دارند و تا آنجا می تو ان قائل به «فرد» بودکه بیانگر شخصیت یافتگی و تجسمی از مناسبات و منافع طبقاتی باشد. در رویکردهای متأخر، چنانکه مثلاً در آلتوسر میبینیم، ایدئولوژی دیگر آن آگاهی واژگون از نگاه مارکس نیست و نه چیزی واحد، بلکه متکثر و پراکنده به صورت مجموعه ای از ایدئولوژی ها در جریانی روزمره است که ایدئولوژی طبقهی حاکم را نیز در بر می گیرد. از نگاه آلتوسر، این مجموعهی ایدئولوژیک در روندی از تخاطب سوژه را برمیسازد و سوژه در واقع اثر و کارکردی از ایدئولو ژیهاست. از هر دو رویکرد در نهایت، سو ژه همچون یک آگاهی، حاصلی از ایدئولوژی است و مشکل بتوان بهبیان روشنی از این آگاهی مادىشده همچون ساحتى از مقاومت جز بهصورت كشمكش طبقاتى دست یافت. از رویکردی دیگر که ما در اینجا بدان نزدیک شدهایم، سوژه در واقع روندی از «سوژگی شدگی» (subjection) به تعبیری از فوکو است و در رویارویی با آنچه گفتمانْ مقدر می دارد و آنچه مقدر نمی دارد، فقط یک ذات کنش پذیر

<sup>·</sup> تعریفی فشرده از گفتمان با نگاهی به فوکو

توسنیهای تن

نمی تواند باشد. اگر مجموعه ی گفتمانهای یک عصر را بیانی از مناسبات قدرت بدانیم، عرصه ای از مقاومتها را نیز در این مناسبات گشوده می یابیم. فصل گذشته در بررسی رویدادهای زندگی طاهره و عصر او را می توان از این منظر هم خواند که هرکجا قدرتی هست، مقاومتی هم هست. آنجا که قدرت در قالب زورِ عریان به خشونت دست می یازد، این کار را به قصد امحای مقاومت در ساختار ایجابی و گفتمانی آن انجام می دهد. لبخند بر لب مرتدی بابی که با تنی شمع آجین شده در معابر گردانده می شد، واپسین نشان مقاومت او بود.

ازاتفاق، ما درخوانش شعر طاهره، سوژه را در متن، نه به تعریف کلاسیک آن یا با تاریخچه ی محوشدگی آن در متن از منظری مدرن یا ساختارگرا، بلکه از منظری پساساختارگرا همچون کارکردی از متن (فوکو) و در کسوت یک «امضا» همچون مرکزیتی در هر گفتمانی در نظر گرفته ایم که حتی با نفی مدلول نهایی (استعلایی) در متن، نمی توان آن را به دور ریخت (دریدا). این حرکت ازآن رو ضروری می نماید که با تأکید بر محو سوژه در متن، دیگر هر بحثی از جنسیت آن، سالبه به انتفای موضوع خواهد بود. در اینجا باید گفت که سوژه ی شعر یادشده در شب تاریک قرون و سطایی خود به مفهومی پساساختارگرایانه، نه واحدی یکپارچه، که موجودیتی پریشیده (dispersed) است و با نگاهی به سوژگی زنانه را می توان نه صِرف برایندی از ذهن و عین، که با وامی از باختین سوژگی زنانه را می توان نه صِرف برایندی از ذهن و عین، که با وامی از باختین همچون برایندی از رویارویی خود با «دیگر»ی به معنای فرهنگ مذکر با همهی ملازمات و نمودهای بیرونی و درونی آن همچون «دیگر»ی در هر لحظهی

۲ سخنی از فوکو در مقدمه ی تاریخ جنسیت

تاریخی، تبیین و تعریف کرد. گفتمان ادبی زنانه همچون بازتابی از این سوژگی همواره متنی دوصدایی (double-voiced) به تعبیر باختین همچون عرصه ای از تداخل صدای خاموشانِ مقهور در صدای غالبان قاهر بوده است. از این نگاه، طاهره همچون یک سوژگی، هم اکنون و هم گذشته ی خود است و اگر آگاهی را بر یک گسست در قالب یک بدعت در سخن خود بازمی نماید، اما هنوز زنجیرهای همان چیزی را بر گردن دارد که خواستار گسستن از آن است. به سخن دیگر، می توان گفت که طاهره همچون یک سوژگی یا شکل گیری یک سوژگی زنانه در آستانه ی آینده ای است که هنوز نیامده و در انتهای گذشته ای است که هنوز سیری نشده است.

ذکر چند نکته ی دیگر نیز اشاره وار ضروری است. این درست است که ما نمی توانیم هویت یا سوژگی زنی را در نیمه ی قرن نوزدهم در ایران و در عصر پیشاچاپ با مفهوم سوژگی مدرن همچون یک آگاهی مدرن (گسستی در تاریخ اندیشه حتی در خود اروپا) به تعریف درآوریم و دانش و توانشی را به او اختصاص دهیم که بیرون از شرایط تاریخی و حیطه ی دانستگی های فردی و عصری اوست، اما این نیز گفتنی است که در هر دوره ی مشخص تاریخی به آگاهی درون زاد و ویژه ای برمی خوریم که برایندی از مناسبات اجتماعی، یا به سخن دیگر، برایندی از مناسبات قدرت در همان دوره است. آن مورخی که به بسخن دیگر، برایندی از مناسبات قدرت در همان دوره است. آن مورخی که یکسره هرگونه آگاهی نوین یا اندیشه ی نقاد را در تاریخ معاصر ایران برگرفته از غرب و جز آن هرچه را که بوده، ادامه ی خرافه ی گذشتگان می داند، حرفی را می زند که برای قبول آن باید از پیش بپذیریم که ایرانی ذاتاً بهیمه ای ناتوان از اندیشیدنِ بازتابی (انعکاسی) در طول قرون و اعصار تاریخ خود بوده از اندیشیدنِ بازتابی (انعکاسی) در طول قرون و اعصار تاریخ خود بوده است. از سوی دیگر، آن اندیشمندی که از مفهوم امتناع از تفکر، کلان روایتی را برمی سازد که با آن وجه غالب فرهنگ ایرانی را توصیف می کند، تفکر را

همچون یک پیشفرض تنها در قلمروی زبانِ مفهوم میسر میداند و زبانِ انگاره (تصویر) و نمادینِ شعر در این فرهنگ از نظر او یکسره عرصهی بازی با الفاظ و فاقد هرگونه اندیشه و اندیشه ورزی است. مشکل اینجاست که ما در پرداختن به طاهره و شعر او با گونهای بیان از خود روبهروییم که هوشیار و آگاه در عین مستی و شوریدگی است، حالتی از «با خود آمدن» در عین بیخودشدگی است:

# با خود آیند بی خودان هوا هوشیاران شوند مست و خراب

این حالتی است که با جنون پهلو می زند اما نه آن جنونی که کسروی می گفت، بلکه جنونی که کائنات دیگری بلکه جنونی که کائنات دیگری را پدید می آورد؛ شوق بی حدی که خواستار زدودن کهنگی از تماشای جهان است:

شوق بی حد پرده ها را بر دَرَد کهنگی را از تماشا می بَرَد آخر از دار و رَسَن گیرد نصیب برنگردد زنده از کوی حبیب جلوه ی او بنگر اندر شهر و دشت تا نینداری که از عالم گذشت

\_ اقبال لاهوري در وصف طاهره

## بدعت، ابداع

# خواهم از بدع برون آورم از ابداع تاکنم جان بهفدایش همه شاهد باشید"

در زبان شعری طاهره غرابتی یا بگوییم گرهی هست که با معیارهای معمول سلاست در شعر زمانهاش جور در نمی آید. می توان گفت این گره از آن رو در زبانش افتاده که همزمان به دو زبان فارسی و عربی می اندیشید و می نوشت و به خصوص کاربست ماهرانه ی دومی، چنان که اشاره شد، بخشی از استدلال هم او و هم باب در اثبات حقانیت مدعایشان در مکتوبات و خطابیاتشان بود. شاید هم بتوان گفت که این غرابت یا گره ی زبانی از آنجا ناشی شده که نه همچون شاعری تمام وقت شعر می سرود و پس در قید رسایی و روانی سخن خود نبوده است. بیرون آوردن بدع از ابداع، آشکاره ساختن گوهر بدع از ابداع، خود نبوده است. بیرون آوردن بدع از ابداع، آشکاره ساختن گوهر بدع از ابداع، فریاد کردن، بانگ زدن و صدا کردن است و ابداع را اگرچه در شعر یادشده مترادف با بدعت (رسم نو در دین بعد اکمال آن) آورده است، در اینجا آن را

<sup>&</sup>lt;sup>۳</sup> این بیت در مجموعهی ناکاملی از شعرهای طاهره با عنوان *دیوان اشعار طاهره* به کوشش سام واثقی و سِهیلا واثقی (۲۰۰۶) از قلم افتاده. بنیاد کتابهای سوختهی ایران.

۴ تعبيري از خود طاهره

به مفهومی ادبی به کار می گیریم. ابداع به مفهوم قاموسی کلمه به معنای سخن نو آوردن است، اما نه هر سخن نویی ابداع است. بدعت یا ابداع، گسستی در یک پیوستگی، یا آغازی از یک «دیگر» در «همان» و چیزی به کلی دیگر است. زندگی طاهره چنان که در فصل پیشین کوشیدیم نشان دهیم، با بدعتی دینی که بدان دل سپرده بود، در هم گره خورده است. او در آن بدعت، گسستی را به یک باره و بی هیچ مماشاتی از گذشته می جست. در اینجا می کوشیم که نشان دهیم این گره در چهار چوب یک ابداع در شعرش چگونه خود را بازمی گشاید. آیا این شعر در تاریخ شعر زنان ایران تا پیش از طاهره، سخن دیگری بود؟ به سخن دیگر، آیا می توان شعر طاهره را همچون یک ابداع، فراگشتی در شعر زنانه در تاریخ ادب ایران دانست؟

هر تأملی بر مفهوم شعر زنانه، ما را ناگزیر به این پرسش یا بغرنج می کشاند که آیا اصولاً چیزی به نام نگارش یا متن زنانه، اعم از شعر یا داستان، هست؟ به بیانی خاص تر، آیا چیزی به نام «جملهی زنانه» (تعبیری از ویرجینیا وولف) را می توان تعریف کرد، بوطیقایی برای آن یافت و در شعر و به ویژه در شعر دیروز نمونه هایی از آن را نشان داد؟ در پرداختن به شعر طاهره و به طور کلی در خوانش متون شعری سده های گذشته، نظرات نقد فمینیستی و مثلاً آنچه از آن همچون نگارش زنانه یا «نویسش مادین» (écriture féminine) اصطلاح کرده اند و تجویزات آن آیا می توان سود برد؟ آیا از میان این نظریه ها می توان بوطیقایی را برای ادبیات زنانه بیرون کشید؟ درباره ی ادبیات زنانه و متن زنانه و در اثبات وجود آن ما همچنان می توانیم به گفته ای از فروید برگردیم که تن (در

<sup>&</sup>lt;sup>۵</sup> ابداع بهمفهوم ادبی برابر Invention یا نوآفرینی که بهلحاظ نظری با هر نوآوری (Innovation) فرق دارد. در متن بهاجمال تعریفی از ابداع را آوردهایم.

ع اصطلاحي از هلن سيكسو، نظريه پرداز فرانسوي

اصل، آناتومی) یک سرنوشت است و اگر ادبیات را بازنمودی از سرنوشت فردی و جمعی آدمیان بدانیم، تن زن به ناگزیر سرنوشتی متفاوت از مرد دارد و این سرنوشت بازنمایی دیگری را رقم می زند. تنانگی (corporeality) زن، به ویژه در ادبیات مدرن، عنصری جدایی ناپذیر از این بازنمایی است.

دربارهی ادبیات یا نگارش زنانه، چه در پذیرش و چه در نفی آن، کم سخن گفته نشده است و گاه حتی در این زمینه به نظرات ضدونقیضی در ازمنهی متفاوت برمی خوریم. در اروپا جان استوارت میل در کتاب خود، انقیاد زنان ، در سال ۱۸۶۹ ، یعنی در همان دورانی که طاهره میزیست، می نویسد: «اگر زنان در سرزمینی جدا از مردان می زیستند و یک کلمه هم از نو شتهی آنان را نمی خواندند، آنگاه ادبیات خود را داشتند.» در برابر این نظر، از زبان نویسندهای همچون وی. اس. نییل، برندهی جایزهی نوبل در سدهی بیستویکم، می خوانیم که او به آسانی جنسیت نویسنده ی یک متن را حدس می زند و در توجیه این سادهانگاری خود می افزاید که نوشتهی زنانه متصلب در احساسات و دیدی تنگ از جهان است! در ادبیات معاصر ایران نیز عجیب نیست اگر به رویکر دی در میان معدودی زنان شاعر یا نویسنده بر می خوریم که براي ادبيات، ذاتي فراجنسيتي و صرفاً «انساني» قائل است و فرقي ميان ادبيات زنانه و مردانه نمى بيند. اين رويكرد چندان هم نادرست نمى نمايد، چراكه شاعر یا نویسندهای که هنوز به بیانی مشخص و از آن خود دست نیافته، اطلاق هر جنسيتي به اثر او بي مورد است.

۷ نقل از:

Elaine Showalter, (1977) A Literature of Their Own. Princeton University Press, p. 3. 8 Time Armande Wison, (2019) 'Writing' in Robin Truth Goodman, (ed.) The Bloomsbury Handbook of 21st-Century Feminist Theory. p. 184.

از دهههای بابانی سده ی گذشته، همراه با تحولات تازه در چنشهای زنانه و پدیدآمدن فمینیسم نظری و اشکال و شاخههای گوناگونش، شاهد نظراتی دربارهی نویسش یا نگارش زنانه نیز بودهایم. بهتعبیری، آنچه امروز نقد فمینیستی شناخته میشود، یکی از خواهران جنبشهای زنان است. ا نخست بگوییم و سخنی به گزاف نیست اگر بگوییم که تعریف جامع و مانعی از نگارش زنانه یا بهطورکلی زبان جنسیتدار، بهرغم وفور نظریهپردازیهای معاصر، در دسترس ما نیست و این مفهوم با توجه به مصادیق آن، نهفقط در ادبیات معاصر یا مدرن، که در ادبیات کهن یا پیشامدرن هنوز یک مسئله است. این سخن بدان معنا نیست که مثلاً در تاریخ ادبیات سدههای پیشین شاعران زن نبودهاند، اما از منظری کلی، جنسیت زبان و نوع نگارش یک متن را آگاهی پیشینی ما از انتساب آن متن به یک سرایندهی زن تعیین می کرده است. این آگاهی یا عنصر پیشامتن، بهویژه در خوانش متون کهن شعری، بے شک تعیین کنندہ است. این مسئلہ بار دیگر رابطه ی دستی که می نویسد و نوشته، موضوع نام سراینده همچون کارکردی از متن یا چنان که گفته شد، همچون تکهای از بینامتنیت متن را به یاد ما می آورد. ما با هیچ معیار و ملاکی مضمونی یا صوری نمی توانیم جنسیت سرایندهی دو تکه شعر زیر را تعیین کنیم اگر از پیش ندانیم که غزل نخست، سرودهی مولوی و دومی، چنان که از تخلص آن پیداست، سرودهی طاهره است. با مقایسهی این دو غزل ما بیشتر به آبشخور عرفانی سخن طاهره یی می بریم تا به جنسیت او:

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Elaine Showalter, (1985) 'The Feminist Critical Revolution', in *The New Feminist Criticism*. Pantheon Books, p. 7.

غزل ۱

گوش تویی، دیده تویی، وزهمه بگزیده تویی بلبل سرمست تویی، جانبگلزار بیا پای تویی، دست تویی، هستی هر هست تویی تشنه ی مخمور نگر، ای شه خَمّار بیا خواجه بیا، خواجه دگربار بیا یوسف دزدیده تویی، بر سر بازار بیا از نظر گشته نهان، ای همه را جان و جهان بار دگر رقص کنان بی دل و دستار بیا روشنی روز تویی، شادی غمسوز تویی بس بُوَد ای ناطق جان، چند از این گفت زبان... ای عَلَم عالم نو، پیش تو هر عقل گرو ماه شب افروز تویی، ابر شکربار بیا ماه شب افروز تویی، ابر شکربار بیا عند زنی طبل بیان، بی دم و گفتار بیا

#### غزل ٢

در ره عشقت ای صنم، شیفته ی بلا منم چند مغایرت کنی؟ با غمت آشنا منم پرده به روی بسته ای، زلف به هم شکسته ای از همه خلق رسته ای، از همگان جدا منم شیر تویی، شکر تویی، شاخه تویی، ثمر تویی شمس تویی، قمر تویی، ذره منم، هبا منم نخل تویی، رطب تویی، لعبت نوش لب تویی خواجه ی باادب تویی، بنده ی بی حیا منم

کعبه تویی، صنم تویی، دیر تویی، حرم تویی دلبر محترم تویی، عاشق بینوا منم شاهد شوخ دل رباگفت به سوی من بیا رسته زکبر و از ریا، مظهر کبریا منم طاهره خاک پای تو، مست می لقای تو منتظر عطای تو، معترف خطا منم

آیا می توان در ادبیات ایران، به ویژه در ادبیات گذشته و پیش از عصر مدرن و حركت مدرنيسم، به جملهاي زنانه بهتعريف وولف دست يافت؟ جملهاي سبک و انعطاف پذیر که در برابر جمله ی سنگین و خو دنمایانه ی مردانه باشد؟ وولف فرادهش ادبی را دریک جمله و آنهم جملهای مردانه خلاصه می کند. در برابر آن و در طرح جملهی زنانه، نه ساختار صوری آن، بلکه بیشتر معنا و محتوای آن را مدنظر دارد: ایستادگی در برابر ساختار مردسالار که نظم خود را بر مناسبات اجتماعی از جمله بر زبان تحمیل کرده است. ۲ بهسخن دیگر، این جمله دربر دارندهی آن آگاهی یا سوژگی تازهای است که می توان آن را برایندی از مناسبات اجتماعی و اقتصادی در جهان مدرن دانست که همیای سلسلهای از کنش های رهایی خواهانهی زنان شکل گرفته و بهلحاظ نظری، در طیفی از گفتمانهای فمینیستی تعریف و تبیین گردیده است. این سوژگی، گونهای آگاهی دیگر بر تنانگی زنانه است که نه با حسی از نبود یا فقدان نرینگی (از نگاه فروید)، بلکه با وقوفی بر یک بود یا بر یک پرینگی (دو لبهی بوسان و خو دبسندهی آلت زنانه از نگاه لوس ایریگاره (Luce Irigaray) در نفی تهینگی، خود را بازمی شناسد. جمله یا نویسش مادین همچون بازتابی از این سوژگی،

<sup>10</sup> Sara Mills, (1995) Feminist Stylistics. Routledge, p. 35.

تجربهی تنانهی زن را در برابر الگوهای نرینه نمادین تنیده در اندیشه و گفتمان مردانه قرار می دهد. این جمله در برابر کلام عُقَلایی، سرراست و تک صدایانه ی مردانه، خود را به صورت سخنی غیر عقلایی (حسی)، به گِرد خود پیچنده و چند صدایانه تعریف می کند. با نگاهی به آرای ژولیا کریستوا می توان به شور سخن طاهره اشاره کرد و آن را همانا شادی بازگشت به مرحله ی پیشا کلامی در کودکی و همسان پنداری خود با مادر و نفی پدر و سرپیچی از منطق کلام او دانست.

در اینجا گفتنی است که رویکردهای نظری منتقدان فمینست بهویژه فرانسوی (لوس ایریگاره، هلن سیکسو و کریستوا) اگرچه انقلابی را در نقد فمینیستی رقم زد، اما در کاریست این رویکردها در خوانش متنی شعری از گذشته چندان نمی توان گشاده دستی کرد، چراکه لازمه ی کاریست آنها پیش فرضی از سوژگی زنانه بهمفهوم امروزین در پس همهی متنهای ادبی از گذشته تاکنون را لازم می آورد. بهلحاظ صوری نیز این نظر ایریگاره دربارهی جملهی زنانه که فاقد رابطهی متعارف فاعل و مفعول است، دچار گسیختگی نحوى است و ناتمام به نظر مى رسد را نمى توان ذاتى هر متنى دانست كه به دست زنان نوشته می شود. از منظر ایریگاره، سیکسو و کریستوا، زن در ادبیات خود باید سخن را از جنسیت خود آغاز کند، از جنسیتی که از تن آغاز می شود، از تفاوت میل جنسی و مادینگی اندام خود. این رویکردهای پساساختارگرا، روانشناختی و گاه در ترکیبی از مارکس گرایی و پساساختارگرایی، مشکل بتوانند ما را در تعریفی از ادبیات زنانه در گذشته یاری رسانند. این رویکر دها که گاه صورتی از شطحیات نظری بهخو د می گیر د تا حدی در سیکسو ، یا مثلاً در نوشتههای گایاتری چاکراورتی اسپیواک (Gayatri Chakravorty Spivak)، تجویزاتی را دربارهی نگارش زنانه یا نویسش مادین طرح می کنند؛ از جمله و

برای نمونه این تجویزِ سیکسو در لبخند مدوساکه زنان با نوشتن از تنِ خود و برای خود باید ساختار مردسالارانهای را فروریزند که سالیان درازی است بر ادبیات سیطره یافته است؛ تجویزی که در واقع بایستی نظری است. این بایست نظری متن زنانه را آن گونه که باید باشد تعریف می کند و نه آن گونه که هست یا آن گونه که در گذشته بوده است.

نویسش مادین در واقع بیشتر نوعی نویسش آرمانی است. جای شگفتی نيست كه مي بينيم چاپ نخست جستار معروف سيكسو، لبخند مدوسا، در گلچینی از نوشتههای فمینیستهای فرانسوی در غرفهی کتابهایی با عنوان آرمانشهر (utopias) جای گرفت و به عنوان اثری مهم در صورت بندی رابطهی زن و زبان قلمداد شد که به مسئله در بُعدی آرمانی و نه بهصورت یک کردش (practice) واقعی ادبی می پر دازد. ۱۱ می توان دراین باره همچنین با سارا میلز موافق بود که معلوم نیست آنچه این گرایش فمینیستی از ویژگیهای سبکی نویسش زنانه برمی شمرد، در خودآگاه سو ژه شکل می گیرد یا امری ناخودآگاه و خو دبه خو دی است؟۱۲ بر تأکید این رویکردها بر آمیختگی تن و نویسش این خرده را هم گرفتهاند که با برداشتی ذاتی انگارانه، متن زنانه را به متنی تکصدا تقلیل میدهد. از سوی دیگر، باید گفت که این تأکید بر تنانگی به تعریفی از سوژگی در سخن زنانه میرسد که در واقع فاقد جنسیت یا دوجنسیتی (androgyny) است (سیکسو و کریستوا) و در انتهای افراط به محو تنانگی مادی سوژه میانجامد که نه زن است نه مرد یا هم این است و هم آن (جودیت باتلر). پرسش اما این است که چگونه می توان مثلاً در این تکه از سخن فروغ، بیانی از تنانگی را، این سوژگی مادیت یافته در زبان را، نادیده گرفت؟ استعارهی

<sup>11</sup> Paul Smith, P. (1988) Discerning the Subject. University of Minnesota press, p.146.

<sup>12</sup> Feminist Stylistics, p. 49.

شب در سطرهای زیر از شعر فروغ معنایی به کلی متفاوت از همین استعاره با بار معنایی سیاسی در شعر مردانهی معاصر فروغ (نیما، شاملو و...) پیدا کرده و بیانگر تجربهای فردی و زنانه است. در این استعارهی مُکنیه شب و تن شاعر یکی شدهاند. شب پوست دارد و این پوست خواستار لمسشدن است، همچون تن خود شاعر و برای آنکه حس شود و به بیان درآید، باید که باسرانگشتان لمس شود:

# دلم گرفته است دلم گرفته است به ایوان می روم و انگشتانم را بر پوست کشیده ی شب می کشم

از یک منظر کلی رویکردهای نظری درباره ی نگارش زنانه از دهههای پایانی سده ی گذشته در بعدی همزمانی به موضوع پرداختهاند تا آنکه در بعدی درزمانی به نمودهای آن در گذشته بپردازند و هرجا به تاریخیت این نگارش پرداخته شده، به تحلیلی محتوایی یا مضمونیِ متن روی آوردهاند. ازاین روست که می توان گفت نقد فمینیستی از آثار ادبی بیشتر بر تحلیل درون مایه ای سبکی آنها. این نقدها در جایی هم که به جنبههای صناعی داستان یا شعر زنانه پرداخته اند، بیشتر شعر و داستان معاصر، مواد کارشان بوده است. می توان با سارا میلز موافق بود که به لحاظ نوعی، جملهای مردانه یا زنانه را نمی توان در ادبیات پیدا کرد، مگر در اشکال کلیشهای آن یا به صورت بازنمایی های آرمانی شده از تفاوت های جنسیتی در زبان آنچه را نیز او خود از جمله ی زنانه در وجوه سبکی و شیوهای و زبان شناختی آن به دست می دهد، بیشتر برگرفته از زبان نثر داستانی معاصر یا زبان گفتار روزمره و زبان رسانه ها است.

13 Ibid.

در خوانش ادبیات زنانهی پیشامدرن ما به پیش متن های تاریخی، جامعه شناسی و تاریخ عقاید نیاز داریم تا زبان شناسی یا حتی روان شناسی. ادبیات زنانهی ایرانی را تا پیش از مدرنیسم ایرانی و شعر فروغ می توان به کوتاه سخن گفتمانی در برابر (اما بهلحاظ ساختاری در درون) فرادهش کلام مذکر در ادبیات منظوم و منثور تعریف کرد. در تاریخ ادب پارسی همچون تاریخ ادب دیگر زبانها همواره شعر زنانه یا شعر زنان حاشیهای بر متن شعر مردانه تلقى شده است. عنوان تذكرهي شعراي فارسى گوي هند بهعنوان مثال كافي است تا دریابیم با مجموعهای از شعر شاعران مرد سروکار داریم، در حالی که برای مجموعهای از اشعار شاعران زن قید عنوان «تذکرهی زنان شاعر...» برای تعیین نوع محتوای آن ضروری بوده است. حتی میتوان گفت که جواز ورود اشعار زنان در جُنگها و گلچينها و تذكرهها همپايهدانستن اين اشعار بهلحاظ بدیعی و بلاغی با اشعار مردان بوده است و نه کیفیت متفاوت آنها. در فرهنگ مذكر ايراني به زن هميشه همچون فرعي بريك اصل نگريسته شده و نقش اجتماعي او فقط به صورت مادر، همسر، معشوقه، روسيي و كنيز قابل تصور بوده است. در یک چشم انداز تاریخی این گفته ی سیکسو به خوبی درباره ی این فرهنگ نیز تعمیمپذیر است که در منطق پدرسالار این فرهنگ، مرد همیشه آن چیزی بوده که زن نبوده است. در این فرهنگ و نمودهای گفتمانی اش، مفهوم مرد همواره با خِرَد و تعقل و زن با تن و جنون تداعى مى شده است. به ياد آوریم جنونی را که کسروی در سلوک و سخن طاهره می دید. پیشینهی چنین نگاهی را چه در گفتمانهای دینی و چه در گفتمانهای عرفانی و صوفیانه بهخوبی میتوان دید. زن حتی با زُهد و تقوا و حدی از «علم» هرگز به پای مردان نمی رسید. فریدالدین عطار در ت*نکرةالا ولیا خر*ده گیران را پیشاپیش از آوردن نام رابعهی عُدویه در صف رجال چنین پاسخ میدهد: «... چون زن

در راه خدای مرد باشد، او را زن نتوان گفت، چنان که عباسهی طوسی گفت: چون فردا در عرَصات آواز دهند که یا رجال! اول کسی که پای در صف رجال نهد، مریم بُوَد. ۱۴

نیازی به گفتن ندارد که در نصی که پایه و اساس این کلام مذکر را برمیسازد، در قرآن، زن در هیچجا بی واسطه مورد خطاب قرار نگرفته است. در این فرهنگ مذکر، زن در ذات خودگناه کار و به لحاظ عقلی موجودی ناقص دانسته می شد. در ادبیات شواهد این فرونگری به زنان را فراوان می توان یافت. حتی از شاعری همچون فخرالدین اسعد گرگانی که منظومه ی عاشقانه ای را درباره ی عشقی ممنوع به نام ویس و رامین سروده، چنین نگاهی را به زن می بینیم:

## زنان چون نیمهها ناتماماند ازیرا خویش کام و زشتناماند

تن زن عرصه ی نشت خونی نجس دست کم در چند روزی از هر ماه بود و حتی از عبادت در چنین روزهایی منع شده بود. اما همین تن زنانه اغوا می کرد و این اغواحق انتخابی را در رابطه با مرد به او می داد که فرهنگ مردسالار آن را برنمی تابید. این تن و به ویژه گیسوان زن باید از نگاه نامحرم پوشیده می ماند. از نگاهی تاریخی می توان گفت گفتمان حجاب که از ضرورتی قبیله ای و بدوی، فضیلتی اخلاقی را برای همه ی اعصار و جوامع پیشرفته تر بیرون می کشد، در واقع ادامه ی «ختنه ی زنان» به وسایلی دیگر است. هر دو، هدفی جز «ابژه کردن» تن زن نداشته اند. بی خود نیست که در شرق اسلامی و ایران، چشمان زن

۱<sup>۴</sup> فریدالدین عطار نیشابوری، *تلکرةالاولیا*. تصحیح محمداستعلامی، (۱۳۸۳) چاپ چهاردهم. نشر زوار. ص۶۱.

گویاترین اندام او هستند (آن نرگسان بیمار که نمی توانست یوشیده بماند). می توان با این نظر رضا براهنی موافق بود که «تاریخ ایران در گذشته مذکر بوده است و بیزن... زن ایرانی در گذشته عملاً وجود خارجی نداشته است. اگر وجود خارجی داشته، وجودی مخفی، مرموز، عقبنگهداشتهشده و مردزده بوده است... سیادت تاریخی مرد، زن را تنها بهعنوان یک انسان درجهدو، انسانی شیئی شده و ازانسانیتافتاده خواسته است». ۱۵ در ادامه اما او سخنانی می گوید که نشان می دهد براهنی همچون یکی از سرآمدان روشن فکری پیش از انقلاب، حتى از گذشتهى نزديك تاريخى خود بى اطلاع بوده يا عامدانه خود را به بیاطلاعی زده است که می گوید: «طوری که گویی او [زن] حتی حاضر و ناظر بر جریانهای تاریخی هم نمی توانسته باشد، چه رسد به اینکه مثل زینب اعراب، نطق و بیانش مجلس یزید را به لرزه درآورَد. یا مثل ژاندارک عصیان را به وحی و الهام در آمیزد. "۱۶ حتی این حکم تاریخ دبیاتی او هم کلی و تعمیمی خطاست که می گوید: «... تا زمان فروغ، شعر فارسی از داشتن مرد معشوق، مردی که از دیدگاه حسی، عاطفی و جسمانی یک زن دیده و تصویر شده باشد، محروم میمانَد. »۱۷ کافی است این بیان شعری صریح را از مهستی گنجوی دربارهی معشوقِ مرد خود (جوانی قصاب) در اینجا یادآور شویم:

> چون پوست کشد کارد به دندان گیرد آهن زلبش قیمت مرجان گیرد

۱۵ رضا براهنی، (۱۳۶۳) تاریخ ملکر. نشر اول، صص ۲۸ ـ ۲۹.

۱۶ همان. ادامه ی سخنان براهنی بسی تأمل برانگیز است که درباره ی زن معاصر، خود نیز چنین می گوید: «... و پس از آنکه چادر کنار گذاشته، خیز برداشته در بی اصالت ترین هیئتها تا خود را به صفوف مقدم زنان با فرهنگ جهان برساند که می بینیم چگونه پس از این خیز برداشتن در آن سوی صفوف در ابتذالی پوچ و یاوه دارد می افتد و لجن سروروی اش را می پوشاند!» خواننده شک می کند که این سطور را براهنی از شریعتی نقل به مضمون کرده یا مستقیماً از سید قطب مصری در نوشتن آنها الهام گرفته است؟ همان، صص ۳۵ – ۳۶.

او کارد در دست خود خویش میزان گیرد تا جان گیرد، هرآنچه با جان گیرد

و نیز از همین شاعر است:

جوله پسری که جان و دل خستهی اوست از تار زلفش تن من بستهی اوست بی پود چو تار زلف در شانه کند زارگشته پیوستهی اوست

یا این بیان زنانه در وصف معشوق در شعر ملک جهان خاتون:

شبهای دراز تا سحر بیدارم نزدیک سحر، روی به بالین آرم می پندارم که دیده بی دیدن دوست در خواب رود، خیال می پندارم آن دوست که آرام دل ما باشد گویند که زشت است، بهل تا باشد شاید که به چشم کس نه زیبا باشد تا باری از آنِ منِ تنها باشد

در تاریخادبیات ایران اگرچه شمار زنان شاعر کم نبوده، اما آنان هویت خود را همواره در ساختار بدیعی و معنایی کلام مذکر، یا به تعبیری دیگر در ساختار «کلام پدر»، بیان کردهاند. اما باید به یاد داشت که صرف گفتن شعر برای یک زن، شکستن آن عرفی بود که همان تاریخ مذکر بر او و هم جنسان او تحمیل کرده بود. شاعر زن با گفتن هر مصرع، سکوتی را می شکست که

لازمهی شکستن آن، نخست توانایی خواندن و نوشتن بود که اکثریت عظیمی از زنان از این توانایی محروم بودند. ازاین روست که زنان شاعر از لایههای بالایی جامعه برمی خاستند و آثار شعری آنها هم در حلقهای از نخبگان جامعه جریان می یافت. شکستن سکوت برای شاعر زن خالی از آن اضطرابی نبود که هارولد بلوم (Harold Bloom) برای نوآوری در سخن برای شاعر ناگزیر می داند. اما به مصاف اسلاف مرد رفتن برای به اصطلاح «شاعره» اضطرابی مضاعف را در پی داشته است. او به عرصهای ممنوع پا می گذاشت که فقط از می گذاشت. چنین منع و ممنوعیتی برای «شاعر» مرد در کار نبود. در برابر می گذاشت. چنین منع و ممنوعیتی برای «شاعر» مرد در کار نبود. در برابر زن شاعر، به هنگام شکستن سکوت، همهی مَجازات و استعارات و اوزان متصلب کلام مردانه قد برمی افراشتند، اوزانی که در اصل، طبیعیِ زبان فارسی نمی بود. استقبال های شاهزاده جهان ملک خاتون از شاعر هم عصر خود، حافظ، اگرچه مصافی از پیش محتوم به شکست می نماید، اما از زبان اوست حافظ، اگرچه مصافی از پیش محتوم به شکست می نماید، اما از زبان اوست حافظ، اگرچه مصافی از پیش محتوم به شکست می نماید، اما از زبان اوست حافظ، اگرچه مصافی از پیش محتوم به شکست می نماید، اما از زبان اوست

# حافظا این می پرستی تا به کِی می زتو بیزار و مستان نیز هم

او نه تنها در برابر حافظ به طبع آزمایی برخاسته، بلکه شعرهایی نیز در استقبال از شعر سعدی سروده است. در پارهای از غزلیات او اما می بینیم که به بیانی خاص از خود و به فرارفتی از صرف تأثیر از آن دو سخنور نزدیک شده است. این فرارفتها را در آثار دیگر زنان شاعر نیز می توان یافت. حتی در زمان ما و در ادبیات معاصر، سیمین بهبهانی با اینکه در قالب و اسلوب کلاسیک شعر می سرود، اما این فرارفت را نه تنها به صورت تشبیهات و استعارات تازه بلکه در اوزان بدیعی که به کار گرفته، در شعرش می توان دید. این غزل از

جهان ملک خاتون نمونهای از این فرارفت است:

خوش آن شبم که زروی تو ماهتابی بود امید صبح وصالم به آفتابی بود خوش آن زمان که به روی تو برگشادم چشم خوش آن دمی که به وصلت مرا شتابی بود جمال روی تو را من نشانی نیارم داد چه جای این مگر آن خود خیال و خوابی بود به راه بادیه ی شوق و کعبه ی مقصود به راه بادیه ی شوق و کعبه ی مقصود زلال وصل تو جستیم و خود سرابی بود طبیب درد مرا دید و شرح حال بگفت عزیز من، چه شد آخر تو را جوابی بود بریخت خون دلم گفتمش وبالت نیست؟ بریخت خون دلم گفتمش وبالت نیست؟ به سرزنش، همه یاران محرمم گویند به سرزنش، همه یاران محرمم گویند جهان همیشه تو را رونقی و آبی بود

اقبال مردانه از چنین شعری و به طور کلی شعر زنان و آوردن نام و آثارشان در تذکره ها و جُنگها در نهایت ناشی از دیدن گونه ای وضع شیئی در غیر ماوضع له می بود یا آنچه از آن به عنوان «غریزهی حظ بصر» (Scopophilic instinct) یا د

۱۸ پروین دولتآبادی، (۱۳۶۷) *منظومهی خردمند: بررسی احوال وگزیدهی اشعار ملک جهان خاتون* نشر گهر. ص۸۷.

۱۹ تعبیری از فروید بهمعنای التذاد از دیدن متعلقات ابژهی زن

کردهاند. این سخنی به گزاف نیست اگر بگوییم که در چنین زمینهی فرهنگی یا تاریخیای جملهی زنانه همواره جملهای با فعل لازم (ناگذار) در قیاس با جملهی مردانه با فعل متعدی (گذارا) بوده است. به سخن دقیق تر، نهاد در این جمله کنش پذیر بوده است تاکنشگر و از هویتی دربند سخن می گفته است:

کاشک تنم بازیافتی خبر دل کاشک دلم بازیافتی خبر تن کاش من از تو برستمی به سلامت آی فسوسا! کجا توانم رستن

\_ رابعهى بلخي

اگر برای شعر زنانه در تاریخادبیات ایران سیری را از رابعهی بلخی تا فروغ فرخزاد، یا به سخن دیگر، فراگشتی را از سوژه ی کنش پذیر تا سوژه ی کنشگر در نظر بگیریم، طاهره با بیانی کنش مند در نفی یک باره ی کلام مذکر «قانون پدر» در شعر خود با فاصله ای نه چندان دور پشت سر فروغ ایستاده است.

در پژوهشهای اخیر درباره ی شعر زنان در ادبیات فارسی اغلب به شرح و توصیف مضامین شعرها پرداخته شده تا ویژگیهای سبکی و صوری آنها. درباره ی شعر طاهره این پژوهشها به ویژه با رویکرد فمینیستی بر کُنایندگی (agency) طاهره همچون یک زن در زندگی اجتماعی اش تأکید می گذارند و به درستی از او همچون پیشگام رهایی زنان در تاریخ معاصر ایران یاد می کنند. از رویکردی دیگر در مقدمه بر ترجمه ی گزیده ای از شعرهای طاهره به زبان انگلیسی، می خوانیم که طاهره نه در مکتوبات منثورش که در شعر است که

چهره و سودای خود را آشکار میسازد. ۲۰ اما باید گفت که در خوانش شعر طاهره بهویژه از بعضی رویکردهای دانشگاهی اخیر، جایگاه این شعر تا حد ادبیاتی مرامی و مسلکی تنزل داده شده است. از مشکلات پرداختن به طاهره یکی هم این است که ما حتی نمی توانیم به یک زمان بندی برای تاریخ سرایش قطعات پراکنده ی شعر او برسیم. در تذکره ها یا گزیده ی شعرهای او به تاریخ سرایش شعرها برنمی خوریم، مگر معدودی که مناسبتی را برای سرودن آنها ذکر کرده اند. از این رو ما بر مبنای حجم اندک به جامانده از آثارش نمی توانیم به سیری زمانی از تحول ذهنی و زبان شعری یا به تاریخچه ای از این «سودا» دست یابیم. با این حال می توان گفت که چنان که از مضامین شعرها برمی آید، این شعرها در پی درونی و تحول ذهنی طاهره در پی بریدن از افکار شیخیه و گرویدن به بدعتی تازه سروده شده اند. مضامین شعر طاهره تنها در چهار چوب این دگرگونی درونی اوست که معنای خاص خود را می یابند.

پژوهندهای مضامین شعر طاهره را در مقولاتی همچون عشق عرفانی به خدا و مظهر این عشق در وجود باب (و بهزعم این پژوهشگر شاید هم در وجود بهاء)، سودای خود را به بلاافکندن و طلب شهادت، شور و شر آخرالزمانی و آرزوی سامان اجتماعی ای نو و ستیز با روحانیان برشمرده است و به گفته ی او دو مضمون آخر را می توان در گفتمان آزادی خواهان عصر مشروطه نیز یافت. این پژوهشگر با رویکرد خاص خود به سخن و کنش طاهره او را سرنمونی آیینی از یک زن «باهوش، جسور، زبان آور و عمیقاً دل سپرده به

<sup>20</sup> Amin Banani, Jascha Kessler, and Anthony A. Lee, (2005) *Táhirih: A Portrait in Poetry: Selected Poems of OurratulAyn*. Kalimat Press, p. 3.

<sup>21</sup> Susan Maneck, (2004) 'Tahirih: A Religious Paradigm of Womanhood' in Sabir Afaqi, (ed.) *Tahirih in History*. Kalimat Press, p. 197.

اهداف دینی در عین زیباییِ منظر...» توصیف می کند. با نظر به زندگی و سلوک شخصی طاهره اما مشکل بتوان او را زنی نمونه برای هیچ کدام از ادیانِ شناخته شده دانست. می توان در اینجا با آنتونی لی موافق بود که طاهره زنی «شورشی بود، خود را از قید شوهر و فرزند رها کرده بود، عصبانی و پرخاشگر و عامدانه و آگاهانه در ابراز عقاید خود راه افراط می پیمود». ۲۳ این لحن تند و پرخاشگر او را گاهی در شعرش نیز می بینیم:

### یا الهاحق این شاهنشهان وارهانم از شئونات خسان

گذشته از این باید گفت شعر طاهره را نمی توان بیرون از فرادهش شعر فارسی و به ویژه فرادهش عرفانی آن بازخواند. این فرادهش بخشی از بینامتنیت شعر اوست و همچون گونه ای تأثیر از اسلاف آشکارتر از آن است که بتوان نادیده گرفت؛ مثلاً تأثیر حافظ در این ابیات او:

خرقه و سجاده به دور افکنم باده به مینای بلور افکنم شعشعه در وادی طور افکنم بام و در از عشق به شور افکنم

بر در میخانه بود جای من

يا:

اگر مشرک کافرم از توام اگر خاطی قاصرم از توام

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Lee, A. 'Theology of Tahirih as Revealed in Her Poems'

و نیز در این بیت:

سوی غمش رقص کنان می رود هرکه تمنای لقامی کند

در بیت زیر نار به چه معناست؟ به کدام «نار» یا آتش اشاره دارد؟ از قراینی در شعر او می توان نار را در بیت زیر به نار در کوه طور تعبیر کرد:

ز دلم شراره بارد که نسب ز نار دارد ز چه رو ثمر نیارد که به کام باشد این دل؟

اما در بیت زیر فوران نار از ارض «فا» (شیراز) رگهای از آتش نامیرای حافظانه را نیز به صورت یک تلمیح در خود دارد:

فوران نار زارض فا، نوران نور زشهر طا ظهران روح زشطرها و لقد علا و قد اعتلا

در همان فرادهش عرفانی و بهویژه در شعر حافظ، طعن و کنایه به شیخ و دکاکین زهد و تقدس مضمونی تکرارشونده است. در شعر طاهره اما رفتار با این مضمون با اعلام فسخ آن گفتمانی که این دکاکین زهد را سراپا نگه داشته و مشروعیت بخشیده بود، به گونهای دیگر است. دربارهی عشق عرفانی او و تجسم زمینی محبوب در هیئت جوانی بدعت گذار (باب) نیز می توان اشاره کرد که این تجسم در خیال او صورت گرفته بود و بدان گونه بود که می خواست. در عالم واقع می دانیم که طاهره به هنگام دل سپردن به ندای این بدعت نه چهره ی باب را از نزدیک دیده بود و نه نوشته های او را آن گونه که باید و به تمامی خوانده بود. می توان با عباس امانت موافق بود که پس از گرویدن به بدعت تازه، استقلال فکری طاهره و اینکه تا چه اندازه در چهارچوب فکری

بابیه حرکت می کرد، یک پرسش است.

گذشته از این، کاربست نام «بهاء» یا صفت «بهائی» نیز در شعر او نمی تواند اشاره به بنیان گذار آیین بهائی باشد. در این باره مؤلف تذکره ی شعرای بهائی می گوید: «... قول نبیل نیز قابل تردید نیست چه به صراحت می گوید خودم آن اشعار را [که] به خط طاهره بود، دیدم. در این صورت و با توجه به اینکه جناب طاهره تا آن تاریخ، سنه ی شصت که مقصود ۱۲۶۰ هجری قمری است، حضرت بهاءالله را زیارت نکرده بود و هم آثاری از حضرت نقطه ی اولی که اشاره به وجود بهاءالله داشته باشد تا آن وقت وجود نداشت و از طرفی می دانیم که لقب بهاء و بهاءالله را جمال قدم در واقعه ی بدشت سال ۱۲۶۴ قمری برای خود اختیار فرمودند. این اشاره به اسم الهی را در شعر او جز یک وارده ی قلبی نمی توان تلقی نمود. ۱۳ طاهره در زمان آن تحول ذهنی زنی عامی و ناآگاه در معارف دینی نبود که سراپا شیفته ی هر سخنی بدعت آمیز گردد، بدان لبیک گوید و چنین خطاب به بدعت گذار بسراید:

# لمعات وجهک اشرقت و شعاع طلعتک اعتلا ز چه رو الست بربکم نزنی که بلیٰ بلیٰ ۵

او پیش از این تحول ذهنی از شیخیه و بدعتِ تا حدی مجازِ این جریان دینی، دل کنده بود و به گفتهی عباس امانت گرویدنش به بدعت تازه با استناد

۲۳ عباس امانت، (۱۳۹۸) «باب را باید صاحب اندیشه ی گسست از اسلام دانست»، گفت و گو با ایقان شهیدی، آسو.

۲۴ تذکرهی شعرای قرن اول بهائی، ص۱۳۲.

۲۵ چنان که در فصل اول گفته آمد این شعر به گفته ی کسروی از خود طاهره است و بعدها به دیوان صحبت لاری افزوده شده است.

به گفته هایی از خود طاهره در یک کشف و شهود آنی رخ داد. ۲۰ در شعر طاهره این تحول ناگهانی درونی چنین به وصف درآمده است:

بر در دل تا اَرِنی گو شدم جلوه کنان بر سر آن کو شدم هر طرفی گرم هیاهو شدم او همگی من شد و من او شدم من دل و او گشت دلارای من کعبه ی من خاک سر کوی تو مشعله افروز جهان، روی تو سلسله ی جان خَم گیسوی تو قبله ی دل، طاق دو ابروی تو زلف تو در دِیْر، چلیپای من

• •

پژوهشگری دیگر، امین بنانی، در جستاری با رویکردی تاریخی و با تکیه بر مضامین شعر طاهره آن را بیانگر آرمانهای اجتماعی و آیینی بدعت باب میداند. ۲۲ اگر مجاز باشیم که در نگاهی تاریخی لفظ «اگر» را به کار گیریم، می توانیم بگوییم که اگر طاهره زنده می ماند، ای بسا که در اثر سخن و کنش اجتماعی او همچون یک زن، آن بدعت تازه نه همان می شد که شد و با تأثیری که در نگرشهای آزادی خواهانه ی پس از خود بر جا می گذاشت، انقلاب

<sup>26</sup> Resurrection and Renewal: The Making of the Babi Movement in Iran, 1844-1850, p. 302.

<sup>27</sup> Amin Banani, (2000) 'Tahirith a Portrate in Poetry', The journal of Bahai Studie, p. 8.

مشروطه بهلحاظ مضمون و هم بهلحاظ شکل و بهویژه نقش زنان در جریان آن، سرنوشت دیگری پیدا می کرد.

با در نظر داشتن حجم کم شعرهای بهجامانده از طاهره باید گفت که بی شک آنچه شعر او را در دوران خود برجستگی می بخشد، همین مضامین طرح شده در آن است و در خوانش شعر او نخست باید به همین مضامین پرداخت. باید اما دید که این مضامین در تجربه ی یکه ی زنانه ی او چه بیان ویژهای پیدا کردهاند. مضمون تکرارشونده در شعر طاهره را می توان «صلا» یا فراخوانی دانست به چیزی نو، به آنچه آیان (در حال آمدن) است، آغازی دیگر که در حال آشکار شدن است:

### طلعات قدس بشارتی که جمال حق شده برملا بزنای صبا تو به ساحتش، به گروه غمزدگان صلا

شعر طاهره را اما با نظر به مفهوم نو و ملازماتش در آن نمی توان تا حد یک «مانیفست» مرامی تقلیل داد. معنای این نو را آن گونه که طاهره در شعرش در اشتیاق آن بود، نمی توان در صرف یک چهارچوب دینی محصور کرد. این مفهوم در شعر طاهره تعبیر حافظانه ی طرحی نو در افکندن را به یاد می آورد: مطلقِ چیزی نو... آنچه تاکنون نبوده است. این نو اما در اکنون طاهره و از نگاه او در دعوتی از یک بدعت، خود را آشکار کرده بود. این آشکارگی یا «ظهور» یکی دیگر از مضامین تکرارشونده در شعر اوست:

ای عاشقان، ای عاشقان، شد آشکارا وجه حق رفع حجب گردید، هان! از قدرت ربالفلق

خیزید کاین دم با بهاء ظاهر شده وجه خدا بنگر به صد لطف و صفا، آن روی روشن چون شفق یعنی زخلاق زمان شد این جهان خرم جنان روز قیام است، ای مهان! معدوم شد لیل غسق آمد زمان راستی، کژی شد اندر کاستی آن شد که آن می خواستی از عدل و قانون و نسق شد از میان جور و ستم، هنگام لطف است و کرم ای دون به جای هر سقم، شد جانشین قوت و رمق علم حقیقی شد عیان، شد جهل معدوم از میان برگو به شیخ اندر زمان، برخیز و بر هم زن ورق بود ار چه عمری واژگون، وضع جهان از چندو چون هان شیر آمد جای خون، باید بگردانی طبق گرچه به انداز ملل، ظاهر شده شاه دول گرخ به باد از ملل، ظاهر شده شاه دول لکن به لطف لم یزل، برهاند از ایشان غلق لکن به لطف لم یزل، برهاند از ایشان غلق

می گوییم که این شعر خبر از آغاز «نو» یی را می دهد: بدعتی که شعر از آن به آشکارگی وجه حق از پس پرده های ظلمت تعبیر می کند. این «نو» اما هنوز متحقق نشده، چراکه اگر متحقق شده بود، شاعر صلای آغاز آن را نمی داد. همگان از آن باخبر می بودند. شعرهای طاهره را می توان برگردان های از همین مضمون صلای آغاز یک «نو» خواند. این آشکارگی حقیقتی نویا بدعت به یک معنا در زمان خود ورق دیگری بود که در دفتر دین گشوده می شد:

علم حقیقی شد عیان، شد جهل معدوم از میان برگو به شیخ اندر زمان، برخیز و بر هم زن ورق

اما این تنها دین نبود که دفترش ورق میخورد. در جهان آرزوشده ی این شعر، علم حقیقی به جای علم حقیقی به جای علم دروغین؛ عدل به جای ظلم، نظم و نسق به جای بی نظمی و آشوب می نشیند و ناهم زبانی (غلق) جای خود را به هم زبانی در میان ملل خواهد داد. ملل به معنای مذاهب و فرق دینی و نه به معنای «ملت» به مفهومی که از مشروطه به این سو مصطلح شد. ۲۸ حال پرسش این است که در ذهنیت این زن چه اتفاقی افتاده بود که از یکسو واژگونی (بی سامانی) جهان کهنه ی پیرامون خود را می دیده و از سوی دیگر از نویی سخن می گوید که می آید، که هنوز نیامده است؟

گفته اند که ذهنیت مدرن بود که سنت را اختراع کرد و با پیدایی این ذهنیت یا «آگاهی نوین» از صدر مشروطه به این سو بود که ذهن ایرانی به «سنت» همچون یک مفهوم در برابر «نو» پی برد. پیش از آن در جهان همگون و هماهنگ او چیزی به نام سنت به مفهوم سنت شناخته شده نبود. اما سال ها پیش از پیدایی آن آگاهی نوین در جهان ترسیم شده در شعر یادشده، ما رویارویی کهنه و نو را به صورت تقابلی آشتی ناپذیر از «شب» و «روز» آشکارا می بینیم. این تقابل، ابیات شعر را به هم پیوند زده است. از منظری که این شعر در برابر ما به جهان خود می گشاید، سنت وجود دارد و با همهی قدرت قاهر خود وجود داشته است و مهمتر اینکه چنان که شعر بیان می کند، ذهنیت سراینده بر آن دانستگی داشته و خواستار رهاشدن از آن است. این خواست رهایی را در شعرهای دیگر طاهره از هرآنچه گذشته است به تعابیر مختلف می بینیم. مثلاً در این بیت از یکی از شعرهایش:

۲۸ آن گره زبانی طاهره در اینجا یک «تعقید» را نشان می دهد و آنچه از معنای بیت برمی آید به صورت هم زبانی در برابر ناهم زبانی برداشت نویسنده است.

# تا مرفع آیم اندر بسط عدل وارهم از شأن غیریات هزل

نکتهی دیگر اینکه در شعر یادشده، سراینده از سرآمدن نابسامانی و واژگونگی امور جهان خود خبر می دهد با این مژده که از این پس «شیر» به جای «خون» خواهد نشست:

## بود ارچه عمری واژگون، وضع جهان از چندوچون هان شیر آمد جای خون، باید بگردانی طبق

این تنها دستی زنانه است که از میان همه ی استعارههای دیگر برای بیان فراگشتی در جهان بیرونی و عینی و نه تجربه ای درونی و عارفانه، شیر را به جای خون می نشاند. شاعر خطوط آن بدعت را که بدان دل نهاده بود و سرانجام نیز جان بر سر آن گذاشت، در ابیات شعر یادشده ترسیم کرده است، اما این بدعت چه نسبتی با شعر او برقرار می کند؟ آیا می توان شعر او را نیز همچون یک «ابداع» خواند؟ آنچه او خود از آن همچون «طرز دیگر» نام می برد، بازتابی از یک سوژگی زنانه (feminine subjectivity) به صورت صدایی متفاوت در شعر زمانه اش و نیز در فرادهش شعر زنان بیش از اوست؟

# طرزی دیگر

هان طرز دگر سازم، این عید سعید آمد انوار خداوندی از پرده پدید آمد

شعر زنانه با طاهره آغاز نشده نبود و بیپیشینه نبود. فرادهش شعر زنانه در تاریخ دبیات ایران سده ها پیش از طاهره با سخنان رابعه ی بلخی و از همان زمان رود کی آغاز شده بود:

الا ای باد شبگیری گذرکن زمن آن ترک یغما را خبر کن بگو کز تشنگی خوابم ببردی ببردی آبم و خونم بخوردی

از رابعه نیز اکنون اشعار اندگی در دست داریم و شگفت اینکه هر دو شاعر سرنوشت یکسانی داشتند: کشته شدن در جوانی و در لحظه ی شکفتگی تن و ذهن، یکی به جرم عشقی ممنوع و دیگری به جرم داشتن باوری ممنوع. این زنانگی سرکش را، همه ی کشش و تنش دنیای این دو شاعر زن را، در تقابلی از «تن» و «کمند» در شعر رابعه می توان یافت که در شعر طاهره نیز بازتاب یافته و بعدها در شعر مدرنیست فروغ فر خزاد نیز در زمانه ای دیگر و به زبانی دیگر این بازتاب ادامه می یابد. مرگ فروغ نیز در اوج جوانی و شکفتگی زبان شعر او اتفاق افتاد.

طاهره زمانی سخن به شعر گفت که تن زبان شعری فارسی فرسوده بود. استعارههای مرده، مجازات و تشبیهات دستسوده و مضامین تکراری، خون و حیات را از این تن گرفته و تکلف و طمطراق قلم مُنشیان درباری و شیخان

مدرسه آن را نحیف و زار ساخته بود. سبک بازگشت و ادامهی آن تا نیمهی عصر ناصري، اگرچه در واکنش به ابتذال سبک هندي پاگر فته بو د، اما چنان که از نام آن برمی آید، حرکتی بود که رو به گذشته داشت و در بهترین نمو دهایش به صورت قصیده و غزل از سبک خراسانی و عراقی تقلید می کرد. سیروس شمیسا بهدرستی می گوید که «قصیده در دورهی بازگشت دارای هیچ گونه اصالتی نیست، نسخهی دوم اشعار قدمای سبک خراسانی و عراقی است... چندین شاعر مکرراً از یک نمونهی اصلی تقلید می کردند». ۲۹ شعر فارسی در یی نابسامانی های پس از حمله ی مغول سالها بود که دوران انحطاط خود را می گذراند و چنان که شمیسا می گوید: «... حافظ کشتزار ادبیات بعد از خود را بیبرکرده بود.» منوز سالهایی باید می گذشت که با رواج چاپ و روزنامه، فراگشتی بنیادین در ذهنیت ادبی و بیان شعری در اثر نزدیکی زبان نوشتار باگفتار زنده و روزمرهی مردم پدید آید و ماهیت خود شعر، موضوع اندیشیدن گردد، چنان که در نوشته های آخوندزاده یا تقی رفعت و پس از آنها در تأملات نيما در باب شعر ميبينيم. شعر طاهره بهرغم مضامين متفاوتش از دایرهی تنگ زبان ادبی فرسودهی عصر خود نمی توانست فراتر رود. با این حال درلابهلای یکی از مناجاتهای بهجامانده از طاهره به چنین سطری نیز برمی خوریم که عدول از عرف و هنجار متکلف زبان ادبی و آیینی زمانهاش را نشان میدهد: «... آن که خواهد زنده نماید و آن که خواهد بزیباید و نگارد و برآرد و نگاهش دارد.»۳۱

۲۹ سیر غزل در شعر فارسی، ص۱۹۴.

۳۰ همان، ص۱۴۴.

<sup>&</sup>lt;sup>۳۱</sup> برگرفته از: «یادبود صدمین سال شهادت نابغهی دوران طاهره قرةالعین» (۱۳۶۸ ق)، برگهی۳۳.

این انحطاط ادبی را باید در بستره ی تاریخی انحطاط فرهنگی گسترده تری دید که طی آن افول شعر با «زوال اندیشه» آپیوندی تنگاتنگ داشت. در دوران این انحطاط که با یورش مغول آغاز شده بود، شب تاریک قرون وسطای ایرانی، بیدل دهلوی را باید و اپسین در خشش شعر پس از حافظ، آن هم در شبه قاره ی هند، دانست. حافظ نه تنها پس از خود در تاریخ غزل سرایی، زمینی خشک و بایر بر جاگذاشته بود، بلکه به گفته ی جواد طباطبایی، «حافظ آگاهی ملی آخر زمان تاریخ ایران را به بیان عرفانی پیوند زد و با او نه تنها دوره ای از تاریخ ایران به سر آمد، بلکه دفتر آگاهی ملی ایرانیان به گونه ای که در دوره ی اسلامی به دنبال دو قرن سکوت تکوین پیدا کرده بود، برای همیشه بسته شد». ۳۳ در همین دوران است که نه فیلسوف و نه شاعر را یارای سخن گفتن نیست و کلیم کاشانی، شاعر سبک هندی در سده ی دهم هجری، فضای فرهنگی ایران را چنین وصف می کند:

#### وطن خس و خار بی کس است کلیم برو سواد وطن را از آستان بردار

می توانیم همچون جواد طباطبایی بر این باور باشیم که در بررسی تاریخ تحول سوژه ی «آگاهی» در ایران در مقایسه با سیر این آگاهی در اروپا، ما با یک «خلاف آمدِ عادت» روبه روییم: رنسانس ایرانی پیش از دوران قرون وسطایش رخ داده است. در تأیید این نظر باید افزود که اگر نخواهیم روایت اروپامحورانه از پیدایش رنسانس و پی آیند آن، مدرنیته را نه فقط در بعدی زمانی، بلکه در بعد مکانی یا «فضایی مکانی شده» نیز بنگریم، باید

۳۲ تعبیریازجوادطباطبایی

۳۳ دیباچهای بر نظریهی انحطاط ایران، ص۴۵۸.

گفت که این دگرگونی فرهنگی نه تک کانونی (monocentric)، بلکه چندکانونی (polycentric) بوده است و ناگهان و فقط در ارویای قرن یانزدهم و شانزدهم رخ نداده بود.۳۴ رنسانس فکری ایرانی یا بهتعبیر پژوهشگری دیگر، عباس میلانی، «رنسانس سقطشدهی ایرانی» سدهها پیش از مدرنیتهی اروپایی رخ داده بو د. ۳۵ این رنسانس هر چند به گفته ی میلانی تغییری جدی در منزلت زن ایرانی بر جا نگذاشت، اما چنان که در فصل پیشین بدان اشاره شد، همچون آگاهی ای درونزاد بهرغم گسستهای خونبار تاریخی در زمینهای از تضاد مان شهریت و سایان همچنان ادامه داشت: گسلی زلزلهخیز اما خاموش که گاهی در قالب بدعتهای دینی وعرفانی، گاه سرییچی ها و طغیانهای مر دمی و نیز در درخششهای ادواری هنر و معماری در فضای گفتمان غالب فعال می شد. بادههای ناخو ردهای همچنان در رگ تاک می بود. بدعت دینی باب و چرخش ذهنی طاهره را نه گسستی در خلأ، بلکه در فضایی از همین تکایوی نامبرای ذهن و زبان ایرانی در یکی از آخرین شبهای تاریک قرونوسطای خود باید دید. این بدعت یا آنچه باب آن را «خلق بدیع» می خواند، یاسخی بود به ناامیدی مردم در برابر برآمدن حضور قاهر غرب و بحرانی از بی اعتمادی که در تارویو د سیاسی، اقتصادی و اخلاقی جامعه ی ایرانی خانه کرده بود. ۳۶ بدعتی راکه طاهره بدان باور داشت، برخلاف نظر پارهای پژوهشگران، نمی توان ادامه با تحقق موعودگرایی قلمداد کرد، اگرچه به همان ادبیات موعودگرایانه

۳۴ با نگاهی به این منبع:

Susan Stanford Friedman, (2006) 'Periodizing Modernism: Postcolonial Modernities and the Space/Time Borders of Modernist Studies', *Modernism/modernity*, 13(3), pp. 425-443. Project MUSE.

<sup>35</sup> Abbas Milani, (2004) Lost Wisdom: rethinking Modernity in Iran. Mage, p. 20.

<sup>36</sup> Abbas Amanat (2009) Apocalyptic Islam and Iranian Shi'ism. I. B. Taurus, p. 111.

سخن میگفت. این بدعت همچون یک گسست، پایان موعود گرایی را اعلام می داشت و چنان که میلانی به درستی می گوید: «انتهای منجی گری، آغاز تجدد است.» « در تعیین جایگاه تاریخی طاهره می توان با پژوهشگری دیگر، عباس امانت، موافق بود که «صدای زنان در قرن نوزدهم بخش مهمی از تاریخ ناگفته است. جای طاهره در این تاریخ خیلی خالی است، زیرا او اگرچه همزمان با نهضت های فمینیستی غربی می زیست، اما در واقع مظهری از تجدد بومی بود.» « م

برای یافتن رگههایی از این تاریخ ناگفته به صورت گفتمانی نو در شعر طاهره همچون صدایی زنانه، باید به مفهوم گسست در قالب یک ابداع به مفهوم ادبی کلمه برگردیم. ابداع، همچنان که بدعت، گسستی در «همان» و پذیره شدنِ چیزی «دیگر» و به کلی دیگر است که هیچ سازش یا شباهتی را با همان (گذشته) نمی پذیرد. در گفت و کردش طاهره این پذیره شدن نو یا دیگری به کلی دیگر رامی بینیم. این دیگری اما نمی تواند در بی زمانی و بی مکانی دیگری به کلی دیگر رامی بینیم. این دیگری اما نمی تواند در بی زمانی و بی مکانی رخ دهد، همچنان که بدعتی دینی نمی تواند از «گذشته» ی خود یکسره بریده باشد. هر ابداع یا بدعتی را می توان گفت برآمد تنشی میان همان و دیگری است و از دل این تنش است که پدید می آید. سخن طاهره را، قال و مقال او را، همچون یک نابهنگامی در این تنش است که می توان باز خواند. اما آیا ما در در دورانی که طاهره می زیست «سنت» وجود داشت و مهمتر اینکه، چنان که در دورانی که طاهره می زیست «سنت» وجود داشت و مهمتر اینکه، چنان که پیش تر اشاره شد، ذهنیتی همچون او بر آن آگاهی داشت و خواستار گسست

۳۷ عباس میلانی، (۱۴۰۰) «روشن فکران و بهائی ستیزی در ایران»، گفت *و* گو با شبنم طلوعی، *آسو.* ۳۸ «باب را باید صاحب اندیشهی گسست از اسلام دانست»، *آسو.* 

از آن بود. بریدن از کهنه سرآغازی از نو است و تا آنجاکه به ادبیات برمی گردد، می توان در چهارچوب دیالکتیکی از کهنه و نو به درجات مختلف، این روند را در همه ی ادوار تاریخی دید. رابطه ی حال با سنت همواره یکسان و لایتغیر نمی ماند. این رابطه ی دگرگون شونده، به گفته ی اکتاویو پاز (Octavio Paz)، در هر تمدنی صورتی دیگر و متفاوت دارد و هم به گفته ی او: «... ملل سنتی غرقه در گذشته ی خویش می زیند بی آنکه آن را به سؤال گیرند. ناآگاه از سنت های خود، با آنها و در آنها زندگی می کنند. هنگامی که آدمی متوجه شود که به سنتی تعلق دارد، ضمناً می داند که خود از آن سنت متفاوت است؛ این دانش دیر یا زود او را وامی دارد که درباره ی آن سنت سؤال کند، آن را به آزمون کشد و گاه آن را نفی کند.» آن با بداع ادبی را همچنین می توان بریدن از گذشته ای بیگانه و عادت شده و آفرینش نویی دانست که از آن خود است.

تنش میان کهنه و نو را در شعر طاهره می توان به صورت تنشی میان ساده و پیچیده، لفظ و معنا، و روح و تن دید. سخن شعری طاهره را به درستی معقّد و پیچیده خوانده اند: گرهای در زبان او چنان که اشاره شد. در دفتر شعرش در یک جا این بیان ساده ی شعری را هم می خوانیم:

بنما آفتاب را بى ابر بگشا از جمال خویش نقاب

و در جاهای دیگر به بیتهایی برمیخوریم با اصطلاحات ویژهی آیینی و تلمیعاتی از عربی، آنهم نه عربیِ معمول که دریافت معنا را در نگاه نخست دشوار میسازد:

۳۹ اکتاویو پاز، (۱۳۶۱) کودکان آب وگل ترجمهی احمد میرعلایی، نشر کتاب آزاد، ص۱۹.

بزنید نغمه زهر طرف که زوجه طلعت ما عرف رفع الغطا [القناع] و قد کشف، ظلم اللیال قد انجلی فوران نار زارض فا، نوران نور زشهر طا ظهران روح زشطرها و لقد علا و قد اعتلا طیرالعمات کفکفت ورق البهاء تصفصفت دیک الضیاء تذرقت متجملا متجللا

به دنبال این بیتها در همان غزل به سطرهایی نیز برمی خوریم که معنا را ساده و سرراست بیان کرده اند:

دلم از دو زلف سیاه او زفراق روی چو ماه او به تراب مقدم او شده خون من متبلبلا زغم تو ای مه مهربان، زفراقت ای شه دلبران شده روح هیکل جسمیان، متخففاً متخلخلا

واقع این است که این سخن شعری هم پیچیده و هم ساده است. این دوگانه ی پیچیده و ساده به صورت رویارویی لفظ با معنا و با چیرگی لفظ بر معنای خود می نماید: صرفه جویی هرچه بیشتر در لفظ با تصریفی آهنگین از واژه های عربی در قافیه یا با دخالت در صورت معمول صرفی آنها مثلاً در این بیت:

ز ظهور آن شه آلهه، ز الست آن مه مالهه شده آلهه همه والهه، به تغینات بلی بلی

در شعری دیگر، این گریز از معنای مقدرِ لفظ در حیطه ی کلام مذکر، لفظ را مستقل از معنا همچون صوتی آهنگین بر جا می گذارد:

#### چه شود که آتش حیرتی زنیم به قلهی طور دل فسککته و دککته متدکدکاً متزلزلا

گفته اند که جملهی بلند و پیچیده با بندهای پیرو، طبیعی زبان زنانه نیست. این بیت شعر طاهره چنین حکمی را نقض می کند و گفتنی است که ساخت پیچیده ی جمله را در این بیت، وزن مصاریع متقارن ضروری نکرده است:

#### چو کسی طریق مرا رودکنمش نداکه خبر شود که هر آنکه عاشق من بود، نرهد ز محنت و ابتلا

در بیان شاعرانهی طاهره در کنار مصاریع پیچیده بهلحاظ نحوی و گاه با واژههای شاذ به جملات ساده و کوتاهی نیز برمیخوریم که از آرایههای لفظی معمول در شعرش نیز عاری اند. در ساقی نامه ای که از تکرار ردیف و قافیه خود را وارهانیده، چنین سروده است:

هیچ را از من بگیری ای حبیب هستی محض آوری بیرون ز جیب دیدن بگذشتنی بگذاشتند آنچه را بایستشان بر داشتند

•••

یا الها خود به ایشان داشتی داشتی و داشتی و داشتی

و نیز این تغزل ساده که با جملاتی کوتاه و انگارهپردازیهای لطیف ملموس حتی با عدولی اندک از قالب معمول وزن سروده شده است:

ای خفته رسید یار برخیز از خود بنشان غبار برخیز هین بر سر مهر و لطف آیی هین بر سر مهر و لطف آیی ای عاشق زار یار برخیز آمد بر تو طبیب غمخوار ای آنکه خمار یار داری آمد مه غم گسار برخیز ای آنکه به هجر مبتلایی شد موسم وصل یار برخیز ای آنکه خزان فسرده کردت اینک آمد بهار برخیز اینک آمد بهار برخیز این مرده ی لاش پار برخیز ای مرده ی لاش پار برخیز ای مرده ی لاش پار برخیز ای مرده ی لاش پار برخیز

می توان گفت که شعر طاهره در بلاغت خود تنشی میان همین ساده و پیچیده است و اگر عمر شاعری او به درازا می کشید، این تنش ای بسا که به سود ساده و نزدیک شدن به بیان تجربه ی شخصی و نزدیکی به زبان زنده ی گفتاری و فرارفتی بیشتر از کلام نوشتاری مذکر می انجامید، چنان که نمونه ای از آن را در این شعر او به صورت عدول از سبک و زبان متکلف شعری زمانه اش می بینیم:

بود سوی توام راز نهانی
که زانم هست عیش و کامرانی
شدم چون آشنا ای یار جانی
به بزم خالی از بیگانهی تو
ای ماهرویم ای مشک مویم
یار تویی ای شهریارم

• •

تا آنجاکه در پایان شعر می گوید:

شده هر موی زلفت یک کمندم که بر عشق تو کرده پایبندم شدم ای دلبر بالابلندم هلاک از غمزهی فتانهی تو چون پادشاهی گاهی نگاهی بر این اسیرت، ای شهسوارم

### تنها صداست که میماند

صدا، صدا، صدا، تنها صداست که می ماند فرخزاد

از طاهره برای ما اکنون تک صدایی بر صفحات ادب فارسی بر جا مانده است. این صدا به چه معناست؟ در سطر یادشده از فروغ، صدا به چه معناست که ما آن را برای گفتمان شعری طاهره می خواهیم به کار گیریم؟

«صدا» استعارهای شنیداری است همچنان که «متن» استعارهای دیداری است، اما در مباحث نقد ادبی کمتر تعریف دقیقی میتوان برای آن یافت. صدا در این مباحث در معنای قاموسی و اصطلاحی کلمه، برگردانی از مفهوم بلاغی ارسطویی (Ethos) است که در بحث از اثر قصوی به حضور راوی یا شخصیتی داستانی یا بر ویژگیهای متمایز یک نوشته یا گفتار، زبان ویژه، دیدگاه یا منش یک شخصیت اطلاق می شود. اما صدا به معنایی که در اینجا مدنظر است، ماهیتی متفاوت دارد. این صدا در شعر پیش از هرچیز در تقابل با سکوت است که خود را تعریف می کند. سخن شعری، چنان که گفته اند، خواستار بلندخوانده شدن است، حتی آنگاه که آن را در سکوت می خوانیم. شعر همچنین به تعبیری خواستار به خاطر سپرده شدن است. ۴ این صدا در هر لحظه می گوید به من گوش فراده! من را به خاطر بسپار! صدا را در این ویژگی شعر است که می توان تعریف کرد.

۴۰ با نگاهی به این جستار مشکل از دریدا دربارهی شعر:

Jacques Derrida, (1995) 'Che cos è la poesia?' in Elisabeth Weber, (ed.) *Points*. Translated by Peggy Kamuf, and others. Stanford University press, pp. 289-299.

صدا را می توان به اعتباری لحن یا آهنگ (intonation) به تعبیر باختین دانست که به نظر او در معنادهی سخن، چه گفتاری و چه نوشتاری، نقشی فراتر از بافت معناشناختی و واژگانی آن ایفا می کند. بهمعنای دقیق تر می توان گفت که بودگاه (locus) این صدا در آن کارکردی از زبان است که رومن یاکوبسن بدان کارکرد شعری سخن نام نهاده است: آنگاه که سخن نه بر بافتگان (context) و گیرنده و گوینده، بلکه بر خود (در اصل: «پیام») تأکید دارد و تمام معنای خو د را در استعارات و مَجازات و جناس ها و موسیقی وزن کلام به جلوه درمی آورد. ۴۱ همچنین می توان این صدا را به ویژه در شعر زنانه بازگشتی یا خواستی به بازگشت به ساحت نشانهای (semiotic)، یا مرحلهی آغازین نزدیکی به مادر، دانست که ژولیا کربستوا آن را در برابر زبان نمادین (symbolic) تعریف می کند: زیان به معنای متعارف و دستو رمند که ذهن کو دک آن را در مرحلهای پس از ساحت نشانهای ارتباط با محیط و همچون عرصهی اقتداریدر (قانون یدر) فرامی گیرد. در این بازگشت با در اشتباق این بازگشت است که شاعر به زبان استعاره و مجاز روی می آورد. صدا حاصل جمع همهی این آرایههای لفظی و معنوی در یک گفتمان شعری است، اما نیرو و تأثیری افزوده برتکتک این آرایه ها دارد. در این تکه از شعر به اصطلاح سپید از احمد شاملو بی هیچ آرایه ی لفظی یا معنوی اما صدایی هست:

> و ما همچنان دوره می کنیم شب را و روز را هنوز را...

۴۱ بانگاهی به این جستار یاکوبسن:

Roman Jakobson, (1997) 'Linguistics and Poetics' In Newton K. M. (ed.) *Twentieth-Century Literary Theory*. Palgrave.

صدا یک نحو است. نحو یا چینش کلمات، اساس معنادهی در یک جمله است و بر نقش آن در آهنگین کردن جمله، سخن سنجان عصر باستان یونان اشاره کردهاند، همچنان که جرجانی در دلائل الاعجاز خود آن را حامل «اغراض ثانویه»ی سخن گو در کلام میداند.<sup>۲۲</sup> نحو همچون صدا اما فقط چینش واژهها بهمفهوم دستوری کلمه برای ادای مقصودی خاص نیست، بلکه رُویه ای است که ژرفای سخن را در ژرفا نگاه می دارد.<sup>۳۲</sup> برونی است که در عین حال، درون است. ازاین روست که می توان گفت صدا پیش از آنکه برایندی از آرایههای لفظی و معنوی در سخن شعری باشد، از جایی برمی خیزد که ویلیام کارلوس ویلیامز آن را چنین شرح می دهد: «بنابراین شاعران با صداها تماس دارند، اما این جوهر قدرت آنهاست، صداها گذشته [ی شاعر و شعر] اند، از ژرفاهای وجود می آیند، از مغز میانی، از عصبها، غدهها، گوشت و استخوان و تن...»

با نسبت دادن صدا به سخن شعری آیا ما شعر را به یک مقوله ی شنیداری تقلیل نداده ایم؟ در پاسخ باید گفت که در شعر است که نسبت معتاد نثری برون و درون سخن و آن منطق رجحانِ «گفتار» بر «نوشتار» از میان برمی خیزد. این صدا را به تعبیری حافظانه می توان از جنس یا پژواکی از آن صدایی دانست که به ناگهان فضای سینه ی شاعر را پر کرده است:

ندای عشق تو دیشب در اندرون دادند فضای سینهی حافظ هنوزیر زصداست

۴۲ داوود عمارتی مقدم، (۱۳۹۵) بلاغت. نشر هرمس، ص۲۴۸.

<sup>43</sup> Barbara Jonson, (2014) 'Poetry and Syntax, What the Gypsy Know' in Melissa Feuerstein, Et al. (ed.) *The Barbara Jonson Reader*. Duke Universtry Press, p. 26.

\*\*\*

\*\*The description of the Barbara Jonson Reader in Press, p. 26.

\*\*The Barbara Jons

این صدا حضور و ادامه ی تن شاعر در کلمات اوست، نحوی است که در ناخود آگاه او تن بر سخن، اعمال می کند. با استفاده از تعبیری از سیکسو می توان گفت از این نحو است که در نویسش زنانه، تن شنیده می شود. ۴۵ صدا را بدین معنا نمی توان با هویت تجربی «آمپریک» خود شاعر یکی گرفت. در اینجا نیز با همان راه بست «آپوریا» ی «نام» سرو کار داریم. این صدا، هم از آنِ یک شخص است و هم از آنِ او نیست، گاهی در این صدا طنین صداهایی دیگری را می توان بازشنید: بینامتنیت سخن یا یادایاد زبان. اما یکتایی (singularity) سخن شعری نیز در همین صداست و همین صداست که از آن رخدادی تکرارناپذیر می سازد. در تغزل زیر از طاهره سوای گره ی زبانی، واژگان عربی مهجور و عدول از بحور معمول، چه چیز دیگری جز یک صدا به شعر در کلیت آن، حال و تأثیر یک زمزمه را بخشیده است؟

ای صبا بگو از من آن عزیز هایی را این چنین روا باشد طلعت بهائی را؟
ابر لطف آن محبوب رشحه رشحه می بارد بر هیاکل مطروح، محو سرّ هایی را نسمه ی عراقی اش می وزد بسی روحا زنده می نماید او هیکل سوایی را باب رکن غربی اش شد مفتح ابواب لطف او شده سائل اهل فتح طایی را بابیان نوریه جملگی برون آیید بابیان نوریه جملگی برون آیید را حجابهای غرب، نگرید فائی را

<sup>45</sup> Hélène Cixous, (1976) 'The Laugh of the Medusa', *The University of Chicago Press Journal*, 1, Summer, p. 888.

## طلعت مبین ناگه طالع از حجاب عزّ مشنو ای عزیز من نطق لن ترانی را

در برابر نحو کلام مذکر، می توان گفت شعر زنانه با نحو دیگری که به زبان می دهد، صدایی دیگر یا به تعبیری دیگر، صدای دیگری است. از این روست که باید گفت که در تاریخ ادبیات ایران تا پیش از مدر نیسم ایرانی (شعر فروغ)، ما اینجا و آنجا تک تک با صداهای زنان شاعر روبه روییم: شعر زنان شاعر.... اما مشکل بتوان برای این صداها در قالب مفهوم «شعر زنانه» به تعریفی جامع و کامل رسید. شدت و شور طاهره برای بیان آشکار همه ی آنچه کلام مذکر او را از گفتنِ آن باز می داشت، و قوف تاریخی او، حساسیت زنانه اش، این صدا را در شعرش رساتر از پیشینیانش ساخته و به جرئت می توان گفت که شعر او صدایی متفاوت است. این صدا را همچون ادامه ی تنانگی زنانه در سخن، صدایی متفاوت است. این صدا را همچون ادامه ی تنانگی زنانه در سخن، پیشینه ای به درازای قرنها داشت. مثلاً آنجا که رابعه از مشکل خود، از دلی تخته بند تن، چنین می گوید:

# کاشک تنم بازیافتی خبر دل کاشک دلم بازیافتی خبر تن

شوربختی طاهره همچون یک زن، نه از شقاق دل و تن، که در شقاقی تاریخی میان «تن» و «روح» ریشه داشت. حتی عشق نه تجربهای عارفانه و در روح، که همهی تن او را از خود آکنده بود:

راهرو وادی سوداستم از همه بگذشته تو را خواستم پر شده از عشق تو اعضای من

نابهنگامینبودن صدای او را میتوان در تناقضی دانست میان آنچه به تمامی نمیتوانست در سخن بازگوید و آنچه در دل داشت و کنش واقعی اش در زندگی به صد زبان آن را بازمی گفت. این تناقض را نمیتوان گفت که در سخن و کردار او بود. او چیزی را نمی گفت که به رسم مردم روزگارش بدان عمل نکند. گفت و کرد او یکی بود. در شعرش نیز اگرچه باطن را ظاهر می خواست و غیب را عیان و آشکار:

طاهره بردار پرده از میان تا بیاید سرّ غیبی در عیان

اما در شعرش، در کوشش برای شکستن نحو کلام مذکر و در آزادکردن لفظ از معنای مقدر میبود.

سوختمای کردگار مقتدر از شراریات افکیات شر

او میخواست معنایی دیگر، معنایی از آنِ خود را، به لفظ بدهد، اما این مظروفی بود که از ظرف فراتر می رفت. این تنش میان معنا و لفظ را می توان در لایه ی ژرفتر گفتمان شعری او همچون تنشی میان «تن» و «روح» دید؛ روح به معنای همه ی آنچه از کلام مذکر، تن او را تخته بند کرده بود. می توان گفت نحو سخن او را همچون یک صدا این رویارویی منطق تن از ژرفا در برابر منطق روح از بیرون، برمی سازد. تا آنجا که به لفظ در شعر و مکتوباتش برمی گردد، او رهایی «تن» را همچنان در «روح» می جست:

برهانیم چو از این مکان بکشانیم سوی لامکان گذرم زجان و جهانیان که تو جان و جانده خلقتی

در حالی که در کنش و سلوک شوریده اما واقعی خود در زندگی همچون یک زن، رهایی «تن» خویش را در رهایی از «روح» میخواست.

با آنچه گفته شد، حتی اگر طاهره و شعرش را لحظه ای گذرا از یک استثنا در تاریخ شعر زنان تا پیش از جریان مدرنیسم در شعر ایرانی به حساب آوریم، اما همین استثنا نافی هر قاعده ای است و ما را به بازخوانی دقیق تر کل فرادهش شعر زنان در ادبیات ایران فرا می خواند. می توان گفت که در تاریخ شعر زنان، در میان صداهای زنانه در این تاریخ، شعر طاهره صدایی دیگر بوده است.

آیا می توان درباره ی یک شاعر و شعر او ، سخنی را در پایان و همچون پایانی برای سخن درباره ی او گفت؟ درباره ی طاهره همچون یک شاعر تا آنگاه که همه ی شعرهایش در دسترس نباشد نمی توان به اصطلاح «حرف آخر» را زد، اگر اصلاً بتوان حرف آخری زد. آنچه را نیز در فصول پیش گفته شد، می توان به حاصل کار آن باستان شناسی مانند دانست که کوشیده شکلی از سفالینه ی منقوش شکسته ای را از روی بقایایی از دل خاک بیرون آمده ی آن ترسیم کند. ناگفته پیداست که این شکل نهایی، حدس و گمانی بیشتر نیست. هنوز شاید دست نوشته های دیگری از شعر و نثر از طاهره هست که به دست ما نرسیده است.

زندگی کوتاه طاهره، چنان که گفته شد، از اتاقی در خانهی پدری در قزوین، خلوتگاه نوجوانی او آغاز و به بالاخانهای در تهران ختم میشود که دو سالِ آخر زندگی خود را در آن در حبس گذراند. این زندگی با تاریخ خونبار بدعتی دینی در نیمه قرن نوزدهم در ایران در هم آمیخته و اغلب طاهره را

با نقش او در این بدعت می شناسند. طاهره به این بدعت دل سیرده بود و از منادیان نامآور آن میبود و سرانجام نیز جان خود را بر سر آن گذاشت. آنچه از دیدگاههای تاکنون دربارهی طاهره گفته شده، تأکیدی بر همین نقش تاریخی او همچون مضمونی غالب در متن شعری او بوده است. در برابر این رویکرد، در این نوشته کوشیده شد تا آنجا که ممکن است به خود متن شعرش پرداخته شود. به زندگی و نقش تاریخی او تا آنجا پرداخته شد که بینامتنیت شعر او را برای ما آشکار سازد. ما نمی دانیم و نمی توانیم بگوییم که اگر طاهره در اوج جوانی و شکفتگی ذهن و زبان خود کشته نمی شد، شعر او چه سرانجامی می یافت و در شکستن پای بستهای فرهنگ مسلط و قاهر زمانهی خود تا كجاها همچون يك زن مي توانست از آنچه رفت، فراتر رود. اما در همان درخشش کوتاه در ظلام روزگار خویش، گسستی را از گذشته و اشتیاقی را برای آغازی نو آشکار ساخت. بازتاب این درخشش را در شعر او همچون بلاغتى ديگريا خواستى براى بلاغتى ديگر كوشيديم نشان دهيم. شعر او از اين نگاه فراگشتی را در سوژگی زنانه از «خود» شاعران زن در گذشته، به «من» در شعر او نشان می دهد که بعدها بیانی از آن در مدرنیسم ایرانی و در شعر فروغ فرخزاد به بلوغ و شكوفايي رسيد.

خوانش شعر طاهره را با خوانش از تخلص بحثانگیز او همچون یک «امضا» آغاز کردیم و گفتیم که مرگ شاعر آخرین امضای او یا امضای امضاهای او در پای اثر شعری است. در این خوانش اما پرسش اصلی، یا آن پرسشِ پیش از هر پرسش دیگر، همچنان بیپاسخ مانده است؛ اینکه در آن واپسین لحظههای پیش از مرگ چه سخنی را، چه شعری را، با خود زمزمه می کرده است؟ در اینجا تکهای از روایتی دستاول را از این واپسین لحظات می آوریم، از زبان کسی که خود شاهد ماجرا بوده است:

«... بعدازظهر روزی که شب آن [طاهره] کشته می شد، مانند کسی که خبر داشته باشد، از بالاخانه به زیر آمد. خود را تنظیف نموده بود و تغییر لباس داده بود... از اهل خانه یکانیکان عذر زحمت می خواست مانند مسافری که در شرف حرکت است. با کمال خرمی و انبساط اوایل غروب به عادت همیشگی در بالاخانه حرکت می کرد و آهسته چیزی تلاوت می کرد و ابداً با کسی صحبت نمی داشت.»

آیا می توان به کلماتی از آن «تلاوت» یا زمزمه ی واپسین از روی سرودههای شاعر در زمان حیاتش دست یافت؟ محمد مختاری در شعر خود به گونهای شگفتانگیز واپسین کلمات در ذهنش را به هنگام جاندادن همچون یک تک گویی درونی، زمزمهای با خود، چنین پیشگویی کرده است:

دستی به نیمه ی تن خود می کشم چشمهایم را می مالم اندامم را به دشواری به یاد می آورم خَنجی درون حنجرهام لرزشی خفیف به لبهایم می دهد: نامم چه بود؟

النجاكجاست؟

دستی به دورگردن خود می لغزانم سیب گلویم را چیزی انگار می خواسته است له کند له ک ده است؟

> در کپهی زباله به دنبال تکهای آیینه می گردم چشمم به روی دیواری زنگاربسته می ماند

۱ چهار رسالهی تاریخی دربارهی طاهره قرةالعین. صص۷۱-۷۴.

خطی سیاه و محو نگاهم را میخواند: «آغاز کوچههای تنها و مدخل خیابانهای دشوار تُف کرده است دنیا در این گوشهی خراب و شیب فاضلابهای هستی انگار اینجا یایان گرفته است.»

یا در میان شعرهای طاهره این بیت را دربارهی لحظهی مرگ خود میخوانیم:

بهوقت مرگ گشودی ز پرسشم لب شیرین چنان که باز بمانم ز نو دمیده حیاتی

در این بیت هم، همان گره زبانی را می یابیم که در دیگر شعرهایش. در این زبان گرهدار و در بلاغت آن همچون صدایی دیگر، شاعر فقط با بیانی عارفانه از مرگ سخن نمی گوید. تکتک واژههای این شعر به مرگ لبخند می زنند. می توان تجربه ی ناگفتنی وقت مرگ را در این شعر، به یاری کلماتی از بلانشو چنین بازخواند: حسی برگردان ناپذیر از یک روشنایی، رهایی از زندگی؟ گشایشی بی پایان؟ شادی در عین ناشادی... و نه فقدان ترس و شاید گامی فراسوی آن.... ۲

۲ با نگاهی به:

Maurice Blanchot, (2000) *The Instant of my Death*. Translated by Elizabeth Rottenberg, Stanford University Press, pp. 1-13.

در پایان سخن، ادامهی روایت شاهد واپسین لحظات طاهره را می آوریم. این روایت را پسر محمودخان کلانتر، دوستاق بان طاهره در ایام حبس در تهران، بعدها برای یکی از هم کیشان طاهره نقل کرده است:

«... تا سه ساعت از شب گذشته... قدغن بلیغ بود احدی از منزل خود خارج نشود و الا مورد سیاست است. پدرم وارد شد و به من گفت آنچه لازمهی احتیاط بود، کرده ام و به جمیع نایبها سپرده ام با غلام دلاورا نهایت مراقبت را داشته باشند در جمیع گذرها که مبادا آشوبی بشود. تو نیز با کمال احتیاط با غلامها این زن را باید به باغ ایلخانی برده، تسلیم سردار کل، عزیزخان کن و بایستی تا امر او را انجام داد، بیایی و مرا خبر کنی که باید به شاه اطلاع دهم.

پس از آن برخاست و با من گفت بیا. پس با هم رفتیم. همین که به در بالاخانه رسیدیم، او را مهیا دیدیم. پدرم به او گفت بفرمایید که به جایی باید بروید. فوراً روانه شد. چون به در خانه رسیدیم، اسب پدرم حاضر بود. او را سوار کردیم و جبهی خود را بر سر او انداخت که کسی نفهمد آن سوار زن است. پس با جمعی از غلامان دلاور حرکت کرده، همهجا رفتیم تا در باغ او را پیاده کردند و به یک اطاق تحتانی که مال نوکرها بود، او را وارد نمودند. من رفتم بالاخانه خدمت سردار. او هم تنها و منتظر بود. پیغام و سلام پدرم را رساندم. گفت کسی در راه مطلع نشد؟ گفتم نه. پیشخدمتی را خواست و از حالش پرسید که در این سفر چیزی برای کسان خود فرستاده؟ گفت نه. پس حالش پرسید که در این سفر چیزی برای کسان خود فرستاده؟ گفت نه. پس برو این زن بابی را که و دستمال ابریشمی را که در دست داشت گفت بگیر و برو این زن بابی را که آورده اند، به گلویش بپیچ که خفه شود که اسباب گمراهی است. او روانه شد، من هم با او آمدم. من در اتاق ایستاده، او جلو رفت. همین که نزدیک شد، قرةالعین نگاهی به او انداخت و عبارتی گفت که دیدم کم کم

آن پیشخدمت برگشت. سر به زیر انداخت. بهترکی چیزی می گفت، از در بيرون رفت. من برگشتم به سردار، واقعه راگفتم. قهوه خواست و فكري كرده پس از آن ناظر خود را طلبید. گفت فلان سیاه که شرارت می کرد او را خارج نموده و به تو سپردم، كجاست؟ گفت در آشپزخانه خدمت ميكند. گفت او را بگو بیاید. پس سیاه کثیفی با هیئت منکری وارد شد. گفت دیدی چطور گرفتار شدی؟ اگر توبه می کنی دیگر شرارت و هرزگی نکنی باز می گویم که بيايي به همان درجه. اول خودت مثل سايرين خوش بگذراني. گفت ديگر من از فرمایش شما بیرون نمی روم. گفت بسیار خوب، یقین این مدت عرق هم زهرمار نکردهای، برو آن اتاق یک پیاله زهرمار کن، بیا تا بگویم لباس و اسباب تو را بدهند. رفت و برگشت. گفت تو به این پهلوانی یک زن است پایین. او را خفه کنی؟ گفت بلی و روانه شد. من نیز با او رفتم. همین که رسید، چیزی به گردن او انداخته، چندان پیچید که بیحس شد و افتاد. پس چند لگد سخت به سبنه و پهلوی او زد و فراش ها آمدند با همان لباس او را برداشته، به چاهی که پشت باغ واقع بود انداختند و از سنگ و خاک چاه را پر کردند. پس من به خانه برگشتم و به یدرم تفصیل را نقل کردم.»<sup>۳</sup>

۳ چهار رسالهی تاریخی دربارهی طاهره قرةالعین، همان صفحات.

پيوستها

پيوستها

### گزیدهی منابع

بارنی، لورا کلیفورد (۱۳۳ بدیع) دلیران ربانی. ترجمهی علی شیرازی، (نسخهی خطی در کتابخانهی مجلس شورای ملی)

براهنی، رضا (۱۳۶۳) تاریخ مذکر. تهران: نشر اول.

بغدادی، محمد مصطفی و دیگران. (۱۴۸ بدیع) چهار رسالهی تاریخی دربارهی طاهره قرةالعین. به کوشش ابوالقاسم افنان، مؤسسهی چاپ و نشر کتاب \_ عصر جدید.

بلوکباشی، علی (۱۳۷۵) قهو مخانه های ایران. تهران: دفتر پژوهشهای فرهنگی. پاز، اکتاویو (۱۳۶۱) کودکان آب و گل، ترجمه ی احمد میرعلایی، تهران: کتاب آزاد.

پوراناری، زهره (۱۳۹۵) «بررسی تخلص در شعر فارسی»، نشریهی ادب و زبان، پاییز و زمستان.

دولت آبادی، پروین (۱۳۶۷) منظومهی خردمند: بررسی احوال و گزیدهی اشعار ملک جهان خاتون. تهران: نشر گهر.

ذكايى بيضايى، نعمت الله (١٢۶ بديع) تذكرهى شعراى قرن اول بهائى، ج٣. مؤسسهى ملى مطبوعات امرى.

خدایار، ابراهیم و عبید صالح عبید، یحیی (۱۳۹۱) «تخلص در شعر فارسی و عربی»، فنون ادبی، بهار و تابستان.

رؤیایی، یدالله (۱۳۹۱) چهرهی پنهان حرف. تهران: نشر نگاه.

———— (۱۳۹۴) من، گذشته، امضا. تهران: نشر نگاه.

سانسون، مارتین (۱۳۴۷) سفرنامه: وضع کشور ایران در عهد شاهسلیمان صفوی. ترجمهی تقی تفضلی، تهران: ابنسینا.

شفیعی کدکنی، محمدرضا (۱۳۸۲) «روانشناسی اجتماعی شعر فارسی در نگاهی به تخلصها»، بخارا، ش۳۲.

شمیسا، سیروس (۱۳۷۰) سیر غزل در شعر فارسی. تهران: فردوس.

ربانی، شوقی. قرن بدیع. ترجمهی نصرالله مودت، مؤسسهی معارف بهائی (۱۹۹۲).

صحبت لاری. دیوان صحبت لاری. چاپ سوم. شیراز: معرفت، (۱۳۳۳).

طاهره قرةالعین، دیوان اشعار. به کوشش سام واثقی و سهیلا واثقی، بنیاد کتابهای سوخته ایران (۱۳۸۵).

------ «رسالهی اشراق ربانی» به کوشش و بازنویسی یدالله کائدی، بینا، بیتا، نسخهی اینترنتی.

طباطبایی، جواد (۱۳۸۱) دیباچه ای بر نظریه ی انحطاط ایران. تهران: نگاه معاصر. طبری، احسان (بیتا) برخی بررسی ها پیرامون جهان بینی ها و جنبش های اجتماعی در ایران. انتشارات انجمن دوستداران احسان طبری.

عطار نیشابوری، فریدالدین. تذکرة الاولیا. تصحیح محمد استعلامی، چاپ چهاردهم. تهران: نشر زوار (۱۳۸۳).

عمارتي مقدم، داوود (١٣٩٥) بلاغت. تهران: هرمس.

غيبي، فاضل (١٣٩٧) رگ تاك. چاپ پنجم بازبيني شده. آلمان: بينا.

فشاهی، محمدرضا (۲۵۳۵ شاهنشاهی) واپسین جنبش قرونوسطایی در دوران فئودال. چاپ نخست. تهران: جاویدان.

فرخفال، رضا (۱۳۹۷) در حضرت راز وطن. آسو.

قانونی، ایرج (۲۰۱۹) «طاهره و آزادی در اسارت» در عرفان ثابتی، (ویراستار) ب*اب؛ دویست سال بعد*، آسو.

کربن، هانری (۱۳۷۳) تاریخ فلسفه اسلامی. ترجمه ی جواد طباطبایی، تهران: کویر.

کسروی، احمد (۱۳۲۳) بهائی گری. تهران: چاپخانهی پیمان.

\_\_\_\_\_\_ (۱۳۳۰) تاریخ پانصدسالهی خوزستان. چاپ سوم. تهران: گوتنبرگ.

گوبینو، آرتور دو (۱۳۲۸) مذاهب و فلسفه در آسیای وسطا، ترجمهی همایون فروشی، تهران: بینا.

مارکس، کارل. هجدهم برومر لویی بناپارت. ترجمهی باقر پرهام، تهران: نشر مرکز (۱۳۷۷).

محمدحسيني، نصرت الله (۲۰۰۰) حضرت طاهره. مؤسسه ي معارف بهائي.

محمدی سیدآبادی، علی (۱۳۸۴) «ارزش تخلص و کاربرد آن در شعر حافظ»، فصلنامهی پژوهشهای ادبی، تابستان.

محيط طباطبايي، محمد (١٣٥٤) «طاهرا يا طاهره»، گوهر.

میرفطرس، علی (۱۳۵۶) جنبش حروفیه و نهضت پسیخانیان. تهران: بامداد.

مسكوب، شاهرخ (۱۳۸۴) ارمغان مور. تهران: نشر ني.

ناطق، هما (۱۹۹۰) ايران در راهيابي فرهنگي ۱۸۳۴ ـ ۱۸۴۸ . خاوران.

\_\_\_\_\_ «تأثیر اجتماعی و اقتصادی بیماری وبا در دورهی قاجار» نسخهی اینز نتی.

همایی، جلالالدین (۱۳۸۹)، فنون بلاغت و صناعات ادبی. تهران: اهورا.

یزدانی، مینا (۲۰۰۳)، اوضاع اجتماعی ایران در عهد قاجار از خلال آثار مبارکه بهائی. مؤسسهی معارف بهائی.

(بینا) یادبود صدمین سال شهادت نابغهی دوران طاهره قرةالعین (۱۳۶۸ق).

Amanat, Abbas (2009) Apocalyptic Islam and Iranian Shi'ism. London: I. B. Tauris.

————— (1989) Resurrection and Renewal: The Making of the Babi Movement in Iran, 1844-1850. Ithaca, N.Y: Cornell University Press.

Banani, Amin (2000) 'Tahirith a Portrate in Poetry', The Journal of Bahai Studie.

———— (2005) Translated by J. Kessler, and A. A. Lee, *Táhirih: A Portrait in Poetry: Selected Poems of QurratulAyn*. Los Angeles: Kalimat Press.

Barthes, Roland (1977) 'The Death of the Author', in *Image/Music/Text*. Translated by: Heath, S. London: Fontana.

Benveniste, Emile (1971) *Problems in General Linguistics*. Translated by M.E. Meek, University of Miami Press.

Blanchot, Maurice (2000) *The Instant of my Death*. Translated by Elizabeth Rottenberg, Stanford: Stanford University Press.

Cixous, Helene (1976) 'The Laugh of the Medusa' in *The University of Chicago Press Journal*, 1, Summer.

Derrida, Jacques (1948) Signéponge/Signsponge. Translated by Richard Rand,

NewYork: Columbia University Press.

\_\_\_\_\_ (1992) 'From Sinsponge' in Derek Attridge, (ed.) *Acts of Literature*. London: Routledge.

Eagleton, Terry (1976) Marxism and Literary Criticism. University of California Press.

Eco, Umberto (1992) 'Between Author and Text' in Stefan Collini, (ed.) *Interpretation and Overinterpretation: World, History, Texts*. Cambridge University Press.

Elbow, Peter 'What do we mean when we talk about voice in texts?'

Mischel Foucault, (1984) 'What is an Author?' in Paul Rabinow, (ed.) Foucault Reader. New York: Pantheon Books.

————— (1984) 'Nietzsche, Genealogy, History' in Paul Rabinow, (ed.) *Foucault Reader*. New York: Pantheon Books.

Jonson, Barbara (2014) 'Poetry and Syntax, What the Gypsy Know' in Melissa Feuerstein, et al. (ed.) *The Barbara Jonson Reader*. Durham and London: Duke University Press.

Lawson, Todd (2007) 'The Authority of the Feminine and Fatima's Place in an Early Work by the Bab', *Online Journal of Bahái Studies*, 1.

Lee, Anthony 'Theology of Tahirih as Revealed in Her Poems'.

Maneck, Susan (2004) 'Tahirih: A Religious Paradigm of Womanhood' in Sabir Afaqi, (ed.) *Tahirih in History*. Los Angeles: Kalimat Press.

Marx, Karl. *Theses on Feuerbach*. Translated by Lough, W. Marx Engels InternetArchive.

Milani, Abbas (2004) Lost Wisdom: Rethinking Modernity in Iran. Washington D.C: Mage.

Mills, Sara (1995) Feminist Stylistics. London: Routledge.

Mottahedeh, Negar 'The Unveiling of the Babi Poetess Qurrat al-'Ayn Tahirih in the Gardens of Badasht'.

Root, Martha L. (1938) *Tahirih, the Pure, Iran's Greatest Women*. Bahá'í Library Online.

Showalter, Elaine (1977) A Literature of Their Own. Princeton University Press.

————— (1985) 'The Feminist Critical Revolution' in *The New Feminist Criticism*. New York: Pantheon Books.

Smith, Paul (1988) *Discerning the Subject*. Minneapolis and London: University of Minnesota press.

Stanford Friedman, Susan (2006) 'Periodizing Modernism: Postcolonial Modernities and the Space/Time Borders of Modernist Studies', *Modernism/modernity*, 13 (3).

Wison, Time Armande (2019) 'Writing' in Goodman, R. T. (ed.) *The Bloomsbury Handbook of 21st-Century Feminist Theory*. London: Bloomsbury.

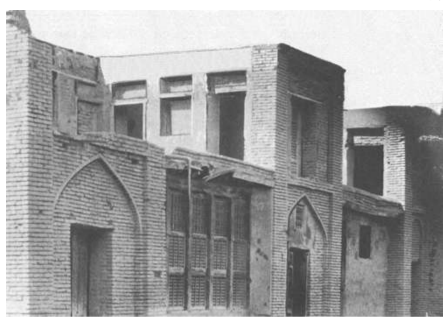
# تصويرها

پيوستها

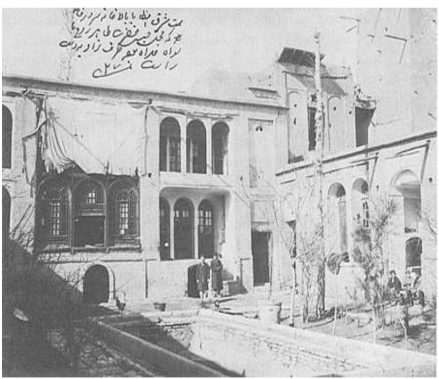


دستخططاهره

یپوستها



نمايى ازخانهي پدري طاهره در قزوين



محبس طاهره در دو سال پایانی زندگی در تهران



زینب ملقب به رستم علی خان، دختر شانز دمسالهی بابی از روستاییان زنجان که با پوشش مردانه باقشون دولتی می جنگید و سرانجام در میدان نبر ددر ۱۸۵۰ کشته شد.

#### Aasoo Books Zani Arayesh -e- Rouzgar By Reza Farokhfal

Cover design:
Portrait by Aqa Lutf'Ali Suratgar
Part of a letter by Tahereh in her own handwriting

Taslimi Foundation Publications First edition: 2022

Taslimi Foundation Colorado Ave, Santa Monica 1805 Santa Monica, CA 90404-3411, USA

> ISBN:979-8-9852703-1-0 Copyright: @2022 by aaSoo

# زنی آرایش روزگار

#### در حالات شعری طاهره قرةالعین (۱۲۳۳ ۲۶۸ ق)

# رضا فرخفال

آنچه در این کتاب دربارهی «حالات شعری طاهره قرةالعین» می خوانید، چهره گشایی ازین شاعر در شعر اوست. دربارهی طاهره قرقالعین تاکنون کم نوشته نشده است. او را یکی از آوازه گران دلیر جنبش بابی در نیمه ی قرن نوزدهم در ایران دانسته اند که در جوانی جان بر سر ایمان خود گذاشت. همچنین او را زنی زیبا، سخنور، با شخصیتی شگفت توصیف کرده اند که برای نخستین بار حجاب از سر برگرفت و در برابر ساختارهای اجتماعی و دینی عصر خود شورید. در این میان آنچه کمتر بدان پرداخته شده شعر اوست. آیا شعرهایی که اینجا و آنجا از طاهره نقل شده به راستی همه از آن خود اوست؟ این شعرها امروز با ما چه می گویند؟ طاهره و شعرش در تاریخ ادبیات زنانه ی ایران از رابعه تا فروغ فرخزاد چه جایگاهی دارد؟ در این کتاب نویسنده کوشیده از منظری ادبی به پاسخهایی برای این پرسشها نزدیک شود.

#### A Woman Grace of Her Time

On the Poetic Modes of Tahereh (Tāhirih) Qurrat al-ʿAyn (1817–1852)

Much has been written about Tahereh. Writers have depicted her as a courageous advocate of the Babi movement, as a stunningly beautiful, matchlessly eloquent, and peerlessly learned prodigy of her time, and as the first woman in the Islamic world to remove her hijab in public and openly refuse to submit to the oppressive social and religious norms of her society. Nonetheless, the uniqueness of Tahereh's voice as a poet has received comparatively little attention. In this work, therefore, the author provides a fresh study of Tahereh's poetry and seeks to find answers to vital questions, such as the authenticity of poetical fragments ascribed to her, her present relevance in Iran and the wider world, and her place in the history of Persian literature composed by women, alongside such figures as Rabia Balkhi in the tenth century to the modernist poet Forough Farrokhzad in the twentieth.